Association lacanienne internationale
Préparation au Séminaire d'Eté 2026
Etude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert

Mardi 16 décembre 2025

Intervenante : Virginia Hasenbalg, Lecons VII, VIII et IX
En partage avec Delphine Redler
Discutant : Jean-Luc de Saint Just.

Le désir implique une dialectique. Il est pris dans une dialectique parce qu'il est suspendu a une
chaine signifiante sous forme de métonymie.

Quelles sont les conditions du désir ? Le sujet conserve une chaine articulée hors de la conscience,
inaccessible a la conscience, il s’agit d'une demande inscrite a jamais, et repérable dans 1’analyse.
C'est le Ca qui comporte la pulsion de mort, décelable dans l'automatisme de répétition. « La
tendance vers la mort est inéluctable chez les vivants chez qui ¢a parle. »

Avec cette toile de fond, Lacan revient sur « I’entre-deux morts » déja évoquée par Delphine
[Redler]. Siune premiere frontiere est liée a I'échéance de la vieillesse ou accident ou la vie
s’achéve, « elle ne se confond pas avec la deuxiéme mort, ou I’homme aspire a s’y anéantir pour s’y
inscrire dans les termes de I’étre, ou I’homme aspire a se détruire en ceci méme qu’il s’éternise. »

La tragédie antique est intimement liée aux commandements de la deuxieme mort.

« Ce commandement de la seconde mort, qui, voilé, peut s’y formuler et y étre regcu comme relevant
de cette dette qui s’accumule sans coupable et se décharge sur une victime sans que cette victime ait
mérité la punition.

C’est ici que Lacan insére son « il ne savait pas », celui-la méme de la ligne de 1’énonciation dans le
graphe du désir, et qui se trouve déja atteint dans la tragédie antique. »

Apres le discours d’Agathon, Lacan annonce une pente scabreuse. p. 195
Et c’est autour de « la fonction du manque », présente des les premicres legons du séminaire, qu’il
va rendre compte du discours de Diotime.

Elle est introduite avec la question posée par Socrate a Agathon. p. 199

Je cite : « Cet Amour dont tu parles, est-il ou non amour de quelque chose ? Aimer et désirer
quelque chose, est-ce I’avoir ou ne pas I’avoir ? Peut-on désirer ce qu’on a déja ?

L’objet du désir, pour celui qui €éprouve ce désir, est quelque chose qui n’est point a sa disposition,
qui n’est pas présent, bref quelque chose qu’il ne posséde pas, quelque chose qu’il n’est pas lui-
méme, quelque chose dont il est dépourvu...

Ce qui n’est pas 13, ce qu’il n’a pas, ce dont il est manquant .» p. 200

11 s’agit d’un discours nouveau, qui se différentie de celui des Sophistes.

Socrate ne cherche pas 1’¢légance, Socrate parle avec les mots de tous, dans un dialogue qui obtient
le consentement de celui a qui il s’adresse, parce qu’en somme « il s’agit des connaissances que
I’autre a déja. Il s’agit de connaissances qu’il suffit de révéler par des questions justes. » C’est la
méthode dialectique de Socrate.

Les connaissances sont dans 1’ame, qui, en tant qu’immortelle sait depuis toujours et pour toujours.
Cette connaissance, il suffit de la réveiller, de la susciter.

Or, avec sa question sur ’objet désiré absent, Socrate introduit la fonction du manque a laquelle
Agathon ne peut que lui répondre : « je ne savais pas ce que je te disais. » Il ne savait pas... Seule
réponse possible.



Cependant ce « je ne savais pas » met Socrate en difficulté.
Lacan explique qu’a partir de 13, Socrate passe la main a Diotime passe la main en raison de la
nature de la chose, to pragma. p. 201 (déja associée a la Chose, das Ding du séminaire de [’Ethique)

« C’est parce qu’on parle d’amour qu’il faut passer par la fonction du manque. » L’amour s’articule
alors dans le désir, méme si ici leur articulation n’est pas encore pleinement déployée.

« Oui ou non, I’amour est-il amour de quelque chose ? » Lacan souligne ici le mot tinos,

Ce mot est ambigué parce qu’il fait entendre un génitif : de quelque chose, comme quand ont dit
«un fils est de quelqu’un », un fils comme étre descendant de quelqu’un.

« Etre le fils de » : Delphine [Redler] a commenté la portée de cette phrase mise en rapport avec le
réve du peére mort.

Lacan ameéne également la question du pére dans le commentaire du Banquet, je dirais, presque
timidement. Comment définir sa place dans la tragédie grecque ?

« Ce que je te demande ce n’est pas si ¢’est ’amour a 1’égard de tel pere ou de telle mére, mais ce
qu’il y a derriere. » Et il trouve méme la formule « le nom du pere » a I’'intérieur du texte. p. 203

Mais la logique du déroulement du Banquet indique que si Socrate fait parler Diotime, ce serait
parce « qu’on ne peut pas aller plus loin concernant I’amour avec sa méthode a lui, une fois apparue
la fonction du manque. »

I1'y a chez Socrate pour Lacan un savoir interne au jeu du signifiant, contrairement a celui des
sophistes qui s’appuient sur le « pouvoir magique des mots. » p. 204

Mais ce savoir comme résultat de la démarche socratique se doit d’étre transparent a lui-méme, et
c’est cela méme qui constitue sa vérité. La vérité, qui deviendrait ainsi atteignable.

Et 1a, Lacan avance : « c’est 1a notre discord avec Socrate, » p. 204. Ce savoir que Socrate réve
comme accessible a la conscience est, disons, entamé par la nouveauté freudienne dans la mesure
ou la révolution de Freud consiste en un savoir qui peut se sustenter dans la loi du signifiant, mais
en I’excluant (j’entends ici le savoir) expressément : « c¢’est-a-dire en se constituant comme
inconscient » (savoir inconscient donc). Ce qui veut dire que cela exige 1’éclipse du sujet pour
subsister comme chaine inconsciente, comme ce qu’il y a d’irréductible dans son fond dans le
rapport du sujet au signifiant.

Ceci veut dire que le discours socratique, celui de 1’epistéme, du savoir transparent a lui-méme ne
puisse pas se poursuivre au-dela d’une certaine limite concernant I’objet, quand c’est I’objet de
I’amour. C’est ¢a la rupture annoncée, le passage du discours dialectique vers le mythe.

Son discours dialectique justement nous « laisse devant des béances et dont assurément nous
comprenons pourquoi Socrate n’assume pas. » p. 205

Les propos rapportés de Diotime prendront en charge ces béances, dit Lacan.
Quoique Socrate, et avec lui Lacan, diront les écouter avec intérét au début, pour finir par se
positionner avec un « Cause toujours ma fille... »

Ceci n’empéche la Spaltung de Socrate lorsqu’il fait parler une femme, peut-étre méme la femme
qui est en lui, Lacan le dira deux fois.

La limite de la méthode socratique nécessiterait alors de passer au mythe quand il est besoin « de
suppléer a la béance de ce qui ne peut étre assuré dialectiquement. »

Diotime est prétresse, magicienne, savante en sorcellerie, étrangere, réputée d’avoir fait reculer de
dix ans la peste a Atheénes.

Je vais souligner trois points de son discours : La logique du metaxu, le mythe et la question du
beau.



— Le premier point, cela peut vous surprendre... ¢’est I’introduction d’une logique non
binaire!, sans tiers exclu. Il y a avec Diotime et d’emblée, dans ma lecture, un passage d’une
logique binaire qui est une logique ¢lémentaire, une logique de référence, a quelque chose
qui permet une troisiéme valeur de vérité.

C’est simple, voici la question : Socrate demande a Diotime « si I’amour n’est pas beau, c’est qu’il
est laid ? Elle lui répond : pourquoi tout ce qui n’est pas beau, serait-il laid ? » D’autres remarques
de Diotime autour du métaxu, qui veut dire ce qui se situe « entre-deux », ce qui est

« intermédiaire » suivront.

— Le deuxiéme point ¢’est le mythe proprement dit, celui de la conception d’Eros. Diotime
raconte le mythe de la naissance d’Eros. L’Amour est fils de Poros et de Penia. Poros, le
pere, c’est la ressource, la richesse, aussi il est le fils de Metis, I’astuce, I’invention. En
revanche, Penia, la mére, appelée aussi Aporia, c’est la pauvreté, elle est sans
ressources. (Aporie signifie ’impasse du discours, le point ou le logos se défait et laisse
place au réel). Lors de la naissance d’ Aphrodite, n’ayant rien a offrir, Penia (Aporia) reste
en dehors de la féte. Ce qui ne ’empéche pas d’aller se faufiler dans le lit de Poros endormi
en état d’ivresse. C’est le mythe de la conception d’Eros.

La pauvre Penia n’a rien a donner, et Lacan trouve dans le texte méme du Banquet sa définition a
lui de I’amour :« donner ce qu’on n’a pas. » Et il ajoute, « Donner un discours, une explication
valable, sans 1’avoir, » dit Lacan, p. 211. La pauvre Penia, par structure, n’a a proprement parler
rien a donner que son manque constitutif.

Elle/il revient ensuite sur le metaxu. Les propos attribués a Diotime s’ensuivent avec une longue
explication sur la doxa, ( I’opinion ?) Je me rappelle que Melman attribuait la doxa a la logique
féminine. Et pour Lacan ici, la doxa serait le propre de I’amour. Il s’agit de quelque chose de vrai
sans que le sujet puisse le savoir. Et on est tenté de retrouver encore cette idée de logique non
binaire, metaxu, un entre-deux, ce qui n’est ni I’un ni 1’autre, parce que la doxa se trouve entre
I’Epistéme, la science et I’ Amathia, I’ignorance. Entre savoir et ignorance, entre les deux, il y a la
doxa, qui n’est donc ni science ni ignorance.

Il sera encore question de 1’entre-deux dans ce qui sépare cette fois les mortels des immortels, les
démons. Le « démonique » » est défini comme « ce par quoi les dieux font entendre leur message
aux mortels, pendant qu’ils dorment, soit qu’ils soient éveillés ». Ce démonique, ou messages qui
viennent des dieux en tant que réel sont énigmatiques, « le sujet ne les reconnait pas comme propres
et la découverte de 1’inconscient nous permet de considérer dans certains cas que les messages
opaques du réel ne sont que les ndtres propres. C’est cela qui est conquis sur le monde des dieux ».
(Serait-ce I’introduction du réel dans le logos dont il €tait question dans les lecons précédentes ?) p.
212

Lecon IX
Suite de Diotime.

— Le troisieme point abordé¢ par Diotime est celui qui met en rapport le beau et la mort. « De
quoi manque-t-il celui qui aime ? Il aime ces biens parce qu’il en jouit ». Mais de quelle
nature sont ces biens ? Il s’agit de biens qui résultent de la poiesis, de la création. La poésie,
la musique. C’est-a-dire, la production du beau. C’est du beau qui reléve moins de I’avoir
que de I’étre de I’homme mortel. S’ensuit un développement digne de Freud au sujet de la
pulsion de mort : le mortel se reproduit et c’est seulement par 1a qu’il approche du
permanent, de I’éternel. C’est sa participation fragile a I’éternel, le beau étant ce qui ’aide a
franchir des caps difficiles. Ceci n’est pas sans rappeler ce que disait Delphine [Redler] tout
a I’heure sur le pere comme écran devant la mort. Le beau serait I’accouchement avec

! Logique binaire: logique élémentaire, logique de référence.



douleur vers I’immortalité qu’il aspire. Dans le discours de Diotime, le mirage du beau
guide le sujet dans son rapport avec la mort. Lacan rappelle alors que la fonction du beau est
a trouver dans I’effet de défense ou il intervient a I’extréme de la zone définie comme
I’entre-deux morts. « C’est le désir de mort en tant qu’inapprochable, que le beau est
destiné a voiler. » Le destin du héros tragique approche du désir de mort caché derriére
I’Até, la calamité fondamentale : ¢’est 1a qu’apparait le mirage de la beautg.

Lacan revient alors sur la doxa comme opinion vraie, mais telle que « le sujet est incapable d’en
rendre compte, il ne sait pas en quoi c’est vrai. » Donner la formule sans 1’avoir est en écho de
donner ce qu’on n’a pas. La doxa n’est pas pour autant ignorance, « car ce qui par chance atteint le
réel, ce qui rend compte de ce qui est, comment serait-il ignorant ? »

Poros le tout sachant, « ne savait pas » pendant qu’il dormait, et ¢’est 1a que va se produire la
rencontre d’ou va s’engendrer I’ Amour.

Soulignons que Aporia ou Penia est ici I’Erastés, « la désirante originelle dans sa position
véritablement féminine, définie dans son essence. » p. 225. Mais a ce stade-1a, il n’est pas encore
question d’amour. Aporia n’est en rien reconnue, elle est avant I’amour.

Il est amusant de remarquer que tout de suite apres, Lacan dira, comme ¢a, « qu'une idée lui est
venu a la téte, » celle du poeéme de Victor Hugo Booz endormi, employé pour démontrer la nature
fondamentale de la métaphore. Il y a certes un parall¢le entre Penia et Ruth, toutes les deux se
faufilent dans les draps d’un homme endormi. Ruth inscrivant ainsi son enfant dans la lignée
davidique, et Penia, dans le mythe de la conception de 1’amour.

Mais Lacan ne commente pas cette ressemblance. Il va par contre rappeler les vers d’Hugo ou 1’on
entrevoit I’entre-deux morts ainsi que ceux qui évoquent la castration « la faucille d’or jetée dans
les étoiles. »

Ce ne sera qu’avec I’entrée d’Alcibiade qu’il sera question de ce qui est la relation d’amour. Entrée
inattendue, brisant les régles du symposium...

« Il suffit de I’entrée d’un seul homme saoul pour nous y ramener comme au réel, » dit Lacan...

Ce qui se passe est « scandaleux. » Socrate demande a étre protége.

Alcibiade se dirige tout de suite a Agathon, et se place entre (metaxu) Socrate et Agathon...

Et ce qui suit démontrera que la dimension de I’amour ne tend pas a I’harmonie...
Valentin Nusinovici nous racontera la suite en janvier...



