
Association lacanienne internationale 
Préparation au Séminaire d'Été 2026 
Étude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert 
  
Mardi 18 novembre 2025 
Christian Rey, leçon III, à partir de la page 73, et leçon IV 
Discutante : Marine Gérard. 

Aussi loin que la mémoire puisse me porter il ne me revient aucun souvenir 

d’une œuvre littéraire polyphonique aussi réaliste que ce banquet de Platon. 

Je dirai même hyperréaliste. Hyperréaliste au point que l’on en oublie la 

permanence du conteur rédacteur de cette œuvre. C’est toujours Platon qui 

raconte et pourtant on entend Socrate, Agathon,  Éryximaque et les autres, 

comme s’ils étaient au premier plan, comme si c’était eux qui nous parlaient. 

Hyperréalisme scénique, Lacan parle «  d’illusion d’authenticité  » : c’est 

réussi et à mettre également en regard avec ce que nous dit aussi Lacan (p. 

107, leçon IV) : « Platon nous cache ce qu’il pense tout autant qu’il nous le 

révèle. » Hyperréalisme et dissimulation vont donc ici de pair, ce qui n’est 

pas pour nous surprendre.  

En mon liminaire ce soir, je vais tout d’abord et rapidement sortir du cadre 

des leçons dont il me revient de faire la lecture mais cela me permettra d’en 

éclairer certains points. 

En effet, je veux dire quelques mots à propos du prologue avec la rencontre 

entre Apollodore et Glaucon ce dernier qui racontera ce que lui a dit 

Aristodème seul présent au banquet. Apollodore va nous dire là diverses 

choses qui touchent directement notre travail à l’A. L. I. de cette année. 



L’emprise par exemple : Apollodore a connu une vie d’errance, une vie 

possiblement creuse, dispersée en tout cas, dissolue peut-être et puis il est 

tombé sous le charme de Socrate qu’il suit maintenant pas à pas, jour après 

jour et dont i l recueil le le moindre dire. L’emprise donc,                             

mais encore la jouissance. Apollodore nous dit ceci  : «  c’est un fait que 

parler moi-même de philosophie ou en entendre parler par d’autres est pour 

moi une jouissance surnaturelle. » ( traduction de Léon Robin dans l’édition 

de La Pléiade.) Ce «  surnaturel  » m’évoquait le thème de ces anciennes 

journées de l’A.L.I. où il était question d’addiction à propos de la 

psychanalyse cette fois et où à la question « à quoi tu te choutes ? » Charles 

Melman répondait  : «  La psychanalyse est bien sûr une addiction grave 

surtout dans les bons cas, car elle est , comme chez les scientifiques sérieux , 

la passion du réel en tant que toujours il résiste au symbolique. » En cette 

passion, je crois que nous sommes nous, analystes, les descendants mais 

aussi, pourquoi pas, les frères d’Apollodore. J’ajouterai , en lien avec la 

leçon IV , que ce réel résiste aux mythes et même quand c’est Lacan qui 

nous en fabrique de «  délicieux  », je reprends l’adjectif choisi par Anne 

Videau. Alors je me demandais à ce propos  : à quoi servent donc les 

mythes  ? On entend bien sûr leur utilité pour Petit Hans dans sa 

perlaboration : ce sont alors des sortes de balises pourvoyeuses 

d’illuminations, d’éclairages tout au long d’une cure mais, pour nous, en 

quoi sont-ils utiles au progrès théorique de notre discipline et j’ajoute, mais 

c’est ce qu’on peut dire aujourd’hui, c’est ce qu’on peut dire après Lacan, 

qu’est-ce qu’un mythe sans la structure  ? Sans doute pouvons-nous dire 

aujourd’hui : « pas de mythe sans  structure. » 

Platon-Apollodore nous dit encore ceci, qui éclaire peut-être les réactions au 

discours de Pausanias ( rapportées dans la leçon du 7 décembre.) Je cite  : 

« entendre au contraire d’autres propos, les vôtres particulièrement, ceux des 

￼2



riches et des hommes d’affaires, à moi cela me pèse. Et vous, mes amis, je 

vous prends en pitié de vous imaginer que vous faites quelque chose 

d’important alors que vous ne faites rien du tout. » Alors, si Aristophane se 

tord de rire pendant que Pausanias parle, son fou-rire, probablement 

contagieux et partagé, est peut-être une réaction salutaire, pourquoi pas, en 

lien au caractère pesant et à l’ennui suscité par les propos de Pausanias. 

Hypothèse. 

Ceci étant posé, je vais tenter de continuer le chemin si richement entamé 

par Alexis [Chiari] et Anne [Videau] et faire ma lecture donc à partir de la 

page 73. Nous allons rencontrer Phèdre puis Pausanias et je vais surtout 

m’attarder sur les points qui m’ont fait problème.  

Lecture donc de Platon et, dans nos échanges de ces derniers jours avec 

Marine Gérard, que je remercie de nous accompagner, je disais que ce soir 

nous allions parler d’amour. Alors oui, parler d’amour mais de quelle façon ? 

Lacan à ce sujet remercie Platon de s’attacher à la science. En faisant parler 

Socrate, Platon nous demande de ne pas nous contenter de la doxa mais 

seulement de ne nous satisfaire que, je cite, « de ce vrai assuré, qu’il appelle 

épistèmê, soit la science, à savoir qui rend compte de ses raisons.  » (page 

80). Bien plus tard , dans le Séminaire Encore, Lacan nous dira que « parler 

d’amour est en soi une jouissance. » Platon, avec la science, nous coupe de 

cette jouissance. Et, je tenais à faire un parallèle avec le devenir de la 

sexualité selon Freud, dont les écrits de 1905 ont généré à la fois scandales 

et donné le trait à un si grand mouvement. Freud aussi nous a coupé d’une 

jouissance et d’une tendance à prendre la sexualité, par exemple, du côté de 

la grivoiserie, de la gaudriole. 

Je vous propose donc un tel parallèle entre ces deux textes fondateurs.  

￼3



Alors, alcool et libations aidant, sans doute que les convives du «  tonus » 

( mot pour parler de carabins en fête ) s’aiment à tout va et ce à hauteur de 

leurs imbibitions du moment. Mais pour leurs exposés, ils font ce qu’il y a à 

faire. Ils sont sérieux et  professoraux. Ils ne se paient pas de mots. « Ici les 

mots ont leur pleine importance » , dit Lacan (page 81). Et Phèdre, lui, fait 

de la théologie, inaugurant peut-être là ce qui se poursuit aujourd’hui, par 

exemple dans la tradition chrétienne ou « parler de l’amour c’est parler de 

théologie. » Il est donc sérieux dans son progrès philosophique et 

théologique, ce dans le sens où ce progrès tend à éliminer les dieux, comme 

nous le dit Lacan (page 79) et j’associerai ce mouvement en quelque sorte 

avec ce que dit bien plus tard Lacan dans le Séminaire Encore, à savoir que 

«  les théologiens sont les seuls athées conséquents.  » Athées conséquents, 

ajouterai-je, dans la mesure où ils exercent une lecture. Dans cette troisième, 

Lacan nous fait entrer dans cette fête, donc ce tonus , où, en quelque sorte, 

des toasts vont être portés à l’amour, fête brillante réunissant, semble-t-il, 

l’intelligentsia athénienne de l’époque et il nous présente ceux qui vont 

parler, ( mais parler sans dialoguer ),  sans la moindre complaisance  : 

Phèdre, l’hypocondriaque, Pausanias, très curieux personnage au discours 

dérisoire, Aristophane, le sycophante, le délateur, celui qui aura œuvré à la 

mort de Socrate. Phèdre va faire de l’amour un grand dieu et ce en 

s’appuyant sur Hésiode et en allant, de notre fait, chercher dans 

« Théogonie » on peut noter tout de suite que  le discours , relativement à 

Éros, est pour le moins contrasté. Hésiode nous présente Éros comme étant 

très beau mais également comme celui qui rompt les membres et rend les 

hommes fous. Je cite : « Éros est l’amour qui rompt les membres et qui, de 

tous les dieux et les humains, dompte au fond des poitrines l’esprit et le sage 

vouloir. » Et , dès cette leçon du 30 novembre, Lacan nous indique la flèche 

du progrès de ce symposium : « La question dont il va s’agir, c’est de savoir 

￼4



si oui ou non l’amour est un dieu et on aura fait au moins ce progrès, à la fin, 

de savoir avec certitude que cela n’en est pas un ».  C’est-à-dire que Platon 

nous dirige, dirions-nous, vers une laïcisation de l’amour. Avec Lacan, donc, 

nous pourrons dire que ce mouvement est en lien avec la recherche d’une 

articulation signifiante, en lien avec le logos. Par ailleurs, Lacan va utiliser le 

terme « topologie » dans cette leçon en tant que, dit-il : « topologie foncière 

qui empêche de dire de l’amour quelque chose qui se tienne debout  » 

Question  : saurons-nous au fil du séminaire ce qu’est donc cette topologie 

foncière ? Question à suivre donc.  

Mais en tout cas, il va être question de places . De substitution de places . De 

permutation. Et ce pour aboutir à une certaine hiérarchisation de l’amour. 

Dans ce que nous dit Phèdre, et au regard du jugement des dieux, tous les 

amours ne se valent pas ou, il serait plus juste de dire : toutes les conduites 

amoureuses ne se valent pas. Il y a la substitution métaphore réalisée « au 

sens littéral  » ( dixit Lacan ) par l’épouse d’Alceste qui se sacrifie en 

s’offrant à la mort à la place de son mari Admete. Elle se substitue à lui pour 

satisfaire à la demande de la mort. Dans cette hiérarchisation, on oubliera 

Orphée qui se trouve être en relégation dans l’arbitrage des dieux : on le dit 

amolli, efféminé, … En revanche, il y a l’affaire d’Achille, non documentée 

dans la mythologie répertoriée, en tous cas pas chez Pierre Grimal : affaire 

qui va être élue, portée en haut de l’affiche. Alors qu’il aurait pu connaître, 

disons, une retraite au coin du feu, Achille va tuer Hector pour venger son 

ami Patrocle et finalement suivre ce dernier dans la mort. Suivre donc. Et ce 

qui emporte l’admiration des dieux, c’est son comportement qui transforme 

ce personnage d’aimé en amant. L’aimé Achille se comporte enfin en amant. 

Sans doute se met-il là dans la position plus précaire qui est celle de celui 

qui désire. Et Lacan ensuite nous dit qu’il « rentre dans l’obscur » par le fait 

d’une formule qu’il mettra du temps, dit-il, à éclairer : à savoir que l’amour 

￼5



est une signification venant à être produite par une métaphore où la fonction 

de l’érastès, de l’aimant, sujet du manque, vient à se substituer à la fonction 

de l’éroménos, de l’aimé ( celui qui « a l’objet » ; ou qui « a quelque chose » 

pour reprendre le langage populaire.) … 

Devant l’obscurité d’une telle proposition, j’ai voulu me référer à d’autres 

exemples et il m’en a été rapporté un tiré de la littérature et trouvé chez 

Milan Kundera dans ce livre des années 80 que nous avons sans doute tous 

plus ou moins lu, plutôt plus que moins : L’insoutenable légèreté de l’être. 

Roman d’amour que cet ouvrage où nous est racontée justement cette 

transformation de l’aimé, disons un libertin, en aimant et ce, sous l’effet, 

nous dit l’auteur, d’une métaphore. L’auteur campe ce personnage d’un 

homme ayant voulu traverser un premier divorce dans l’enthousiasme et la 

fête et qui s’est bien décidé ensuite à défendre une position et une vie de 

célibat stricts. Il a mis au point le concept « d’amitié érotique » en lieu en 

place d’amour et la nuit il ne couche avec une femme que pour baiser. Alors 

pour résumer : disons que l’amour est cependant là qui guette et qui finit par 

lui tomber dessus. Vous connaissez l’expression « tomber amoureux »  ( to 

fall in love ) ce qui indique plutôt une chute. Le « miracle » de l’amour, pour 

reprendre cette expression de Lacan, est engrené à un changement radical, et 

donc vertical, de place. Engrenage au sens où il n’y a plus de jeu possible. 

C’est une des femmes qui gravitent dans la constellation de cet homme, une 

plus acharnée que les autres, qui en vient à s’agripper à lui. À sa grande 

surprise, il constate un matin, au lever, qu’ils ont passé une nuit complète 

main dans la main. L’auteur insiste aussi sur la récurrence d’une sorte de 

fantaisie, d’imagination si l’on veut , qui vient à s’imposer à son personnage, 

lequel voit , en regardant cette femme endormie : « une enfant qu’on a mis 

dans une corbeille enduite de poix  et qu’on a lâchée au fil de l’eau », au fil 

du fleuve. Mythe donc de Moïse. Mais pas seulement puisqu’il souligne la 

￼6



fréquence pour beaucoup de mythes anciens de l’acte de quelqu’un qui 

sauve un enfant abandonné. L’auteur nous dit ( et je me demandais s’il avait 

lu ce séminaire de Lacan ) : « Thomas, ( le personnage ) comprit alors que 

les métaphores sont une chose dangereuse. On ne badine pas avec des 

métaphores. L’amour peut naître d’une seule métaphore.  » Question  : si 

métaphore il y a dans cette histoire, métaphore au sens de substitution de 

signifiant à signifiant, on pourrait alors proposer celle où le signifiant femme 

passe dans les dessous au profit du signifiant enfant. Proposition donc. À 

noter enfin, toujours dans cette leçon du 30 novembre, cette remarque de 

Lacan à propos plus généralement du couple hétérosexuel  : « comme quoi 

Phèdre ne doute pas que ce peut être du côté de la femme qu’est le manque 

mais aussi du même coup l’activité. » Ce qui est donc le cas de notre héroïne 

très déterminée dans ce roman de Kundera. Et puis, en fin de cette leçon, 

Phèdre va passer le témoin à Pausanias. Pausanias, «  personnage 

épisodique », je cite, « qui ne mériterait pas l’imprimatur de Platon » et dont 

le discours est d’emblée commenté par Lacan avec cette phrase  : «  le 

royaume des cieux est interdit aux riches. » On pourrait dire aussi dans la 

même veine : « il est plus facile pour un chameau de passer par le chas d’une 

aiguille que pour un riche de rentrer dans le royaume des cieux. »  

Alors il va se dire beaucoup de choses maintenant dans cette quatrième 

leçon ( du 7 décembre ). Lacan part de ce qu’il vient d’avancer, peut-être à la 

surprise d’ailleurs de ses auditeurs, savoir que l’amour comme dieu est 

réalité qui se révèle dans le réel («  les dieux sont dans le réel  » ), ce qui 

l’autorise à s’orienter vers cette «  métaphore érastès/éroménos  » et par 

surcroît à créer un mythe ( « du réel nous ne pouvons parler qu’en mythe » ) 

Par deux fois, il affirme qu’«  il a le droit  ». «  Le droit  », dit-il, de 

« matérialiser quelque chose ». Et là, je ne peux faire autrement que de lire 

cette création lacanienne dans son intégralité. C’est à la page 93. 

￼7



Il est donc question d’une « main qui se tend vers le fruit, vers la rose, vers 

la bûche – qui soudain flambe – , geste -de cette main – étroitement solidaire 

de la maturation du fruit, de la beauté de la fleur, du flamboiement de la 

bûche. Mais quand, dans ce mouvement d’atteindre, d’attirer, d’attiser, la 

main a été vers l’objet assez loin, si, du fruit, de la fleur, de la bûche, une 

main sort qui se tend à la rencontre de la main qui est la vôtre et qu’à ce 

moment-là c’est votre main qui se fige dans la plénitude, fermée du fruit, 

ouverte de la fleur, dans l’explosion d’une main qui flambe, ce qui se produit 

là, alors , c’est l’amour. »  

Charles Melman nous disait qu’amour et désir n’avaient pas le même 

support. Qu’ils ne reposaient ni sur la même instance, ni sur le même lieu. 

Remarque n’étant nullement au préjudice de cette éclosion de l’amour dans 

la rencontre avec l’objet telle que Lacan nous la scénarise. Scénario de ce 

mythe où l’objet est donc matérialisé, positivé, pourrions-nous dire, et 

paraissant là, accessible, jusqu’à se brûler tout de même quand on 

l’approche. L’adjectif solidaire m’est apparu important sur ce point en son 

indication d’une interdépendance entre le geste, le désir en tant que 

mouvement, et son objet. Mais devant tant de matérialisation, il me semble 

que Lacan est tout de suite obligé de dire ceci, de commenter  : «  il est 

toujours inexplicable que quoi que ce soit réponde au désir. » Il veut soutenir 

qu’il n’y aurait pas de symétrie alors que deux mains se croisent en sens 

inverse. Et il précise à propos de ces deux mains  : «  d’un côté, c’est le 

mouvement vers l’objet, de l’autre il y a miracle. » « Nous ne sommes pas là 

pour organiser les miracles, nous sommes là pour tout le contraire, pour 

savoir. » Les miracles supposent habituellement une intervention divine mais 

ni Platon, ni Freud, ni Lacan ne se dirigent vers une telle étiologie. Nous 

dirions aujourd’hui que cette étiologie est pour eux à rechercher côté logos. 

Et si Lacan parle à certains moments, surtout peut-être au début « d’amour 

￼8



pur », locution qui interroge aussi, ce n’est pas, comme ce que certains ont 

pu entendre ou d’après ce que j’ai pu lire,  pour évoquer alors un amour 

dégagé de tout désir. En  effet que serait un amour dégagé de tout désir sinon 

ce qu’en d’autres termes on nomme charité ?  Charité soit : donner ce que 

l’on a. Définition qui fait séparation d’avec celle de l’amour, en tout cas 

avec Lacan.  

Enfin, comme je l’ai dit, c’est Pausanias qui survient et qui, lui, va nous 

exposer une autre hiérarchie des amours, ce, cette fois, plus en sociologue 

comme dit Lacan , sur un repérage de classes sociales différentes tant pour 

les dieux que pour les humains.  Chez les dieux, selon lui, où il y aurait donc 

deux Aphrodites totalement différentes. Une qui ne participe en rien de la 

femme, paraissant hors sexe, idéale en quelque sorte, l’autre, la Vénus 

populaire issue des amours que je dirais ancillaires mais j’exagère peut-être ( 

et Pierre Grimal   ne va pas si loin ) entre Zeus et Dioné. Et qui correspond 

côté humain et terrestre à ces femmes sans doute du peuple, peut-être 

vulgaires, peut-être celles dont nous parle Freud et dont il nous dit qu’avec 

elles le travail analytique ne peut qu’échouer. C’est Freud qui nous parle 

ainsi de ce qu’il appelle «  les femmes à passions élémentaires seulement 

accessibles à la logique de la soupe et des arguments des quenelles et qui 

refusent d’échanger le matériel contre le psychique. » Je cite ces remarques 

que l’on trouve dans « Observation sur l’amour du transfert  » car, au-delà 

d’une typologie sociale brute façon Pausanias, Freud nous incite à nous 

orienter cliniquement, en situation de travail, avant de décider de 

commencer une cure avec tel ou tel  patient.  Donc avec Pausanias, il va être 

question d’amour supérieur, soit le haut du pavé des amours mais il va 

s’avérer qu’une telle préoccupation pour cette typologie tout de même 

manichéenne, ne va pas du tout être sans rapport avec un intérêt très clair 

pour les biens terrestres. Et si, c’est une proposition que je vous fais, si par 

￼9



un jugement attributif à nouveau à l’encontre de ce malheureux Pausanias je 

puis vous fournir mes associations d’idées, je dirais que ce personnage me 

fait penser à celui de la chanson de Brassens,  Corne d’Auroch.  «  Corne 

d’Auroch incapable de risquer sa vie pour cueillir un myosotis à une fille »  

dit la chanson. Soit  je dirais un fonctionnaire de l’amour. Celui qui donne 

des conseils pour que l’amour dans le couple soit enfin durable. Notamment 

avec cette préconisation qui a traversé les siècles et qui consiste à, pendant 

une année, éloigner les fiancés, les amoureux afin de vérifier la bonne 

solidité de leurs sentiments. Celui aussi qui cherche le rapport profitable 

entre l’aimée et l’amant, nous dirions aujourd’hui le rapport gagnant-

gagnant, ceci aboutissant à une acquisition d’éducation et de savoir pour 

l’aimée. Celui encore qui a la main sur Agathon, l’homme de prix. Celui qui 

généralement conseille de faire un choix soupesé par une évaluation sérieuse 

afin de trouver un objet aimé de qualité, de faire ainsi une acquisition avec 

un bon retour sur investissement et, à terme, de s’assurer ainsi une bonne 

retraite. Pour lui en tout cas, avec Agathon, dans un coin tranquille en 

Macédoine, nous dit Lacan. 

L’idéal de Pausanias en matière d’amour, c’est la «  capitalisation mise à 

l’abri  ». C’est cette dernière remarque de Lacan associée à la vignette 

clinique personnelle qu’il nous donne en fin de leçon ( au sujet de cet 

homme qui la nuit détache les bijoux du corps de sa femme pour les mettre 

dans un coffre-fort ), qui m’a rappelé la phrase de Simone Weil  : « si l’on 

savait ce que l’Avare enferme dans sa cassette, on en saurait, dit-elle, 

beaucoup sur le désir humain.  » Simone Weil nous parle ici de la 

fétichisation en lien avec le désir humain au sens large, au sens où Lacan 

nous dit que «  tout désir est pervers.  » C’est ainsi que j’entends cette 

remarque de Simone Weil. Lacan, dans son commentaire de cette phrase de 

Simone Weil dans Le désir et son interprétation, leçon du 13 mai 1959, nous 

￼10



dit que c’est «  pour garder sa vie  » que l’Avare renferme dans quelque 

chose, la fameuse cassette donc, l’objet de son désir. Cet objet se trouve être 

un objet mortifié, hors du circuit de la vie et cela fait écho à cette sentence 

de l’Évangile de Luc : « Qui veut garder sa vie, la perd. » Sentence qui me 

paraît mieux éclairer et d’une autre manière celle proposée initialement  par 

Lacan en début de cette leçon.  

Je passe sur tout ce qui est, dans le discours de Pausanias,  recommandations 

de bonnes pratiques socialement acceptables, bonnes pratiques en amour ou 

plus justement en conduites amoureuses permettant de s’assurer des biens 

terrestres ( Lacan parle de « perspectives calvinistes »  ). Chez Ovide dans 

L’Art d’aimer, les recommandations de bonnes pratiques ressortissent plutôt 

à ce que l’on appellerait aujourd’hui le courrier du cœur. « Comment faire 

grésiller votre couple quand la flamme se met à vaciller ? » etc. Avec Ovide, 

on est plus dans le registre du myosotis. En tous cas, et grâce à Kojève, 

Lacan finit  par conclure que tout le monde rigole pendant le discours  de 

Pausanias. Et spécialement Aristophane jusqu’à en attraper un hoquet qui 

l’empêchera de prendre son tour. Cela dit, Pausanias fait peut-être rire mais 

on a aussi le droit de ne pas le trouver très drôle, voire de le trouver 

ennuyeux ( pour reprendre ici l’appréciation d’Apollodore ) .  

Et en fin de cette leçon du 7 décembre, on va découvrir une intervention fort 

importante mise dans la bouche de Socrate. Tout d’abord, de la part de ce 

dernier, c’est la flèche du Parthe décochée en direct sur Agathon. Agathon 

exécuté nous dit Lacan, Agathon raillé et dont il est dit que son discours ne 

« vaut pas tripette ». Agathon vient de magnifier l’amour, d’en encenser les 

bienfaits, la beauté et Socrate l’apostrophe : « amour … amour de quoi ? »

«  Quoi  », pronom relatif désignant une chose, ce qui  nous renvoie aux 

questions de Lacan dans la leçon précédente. «  Car, aussi bien, ce qu’on 

￼11



éromène, ce qu’on erre, ce qu’on mène, dans toute cette histoire du banquet, 

c’est quoi  ?  » Réponse à la page 87 : «  C’est quelque chose qui se dit 

toujours et très fréquemment  au neutre, c’est  ta païdika soit au neutre les 

choses de l’enfant, l’enfant comme objet.  » Ici, il s’agit d’éroménon le 

neutre et non plus d’éromenos l’aimé. Cet être de l’autre dans le désir, dit 

encore Lacan, n’est point un sujet. L’autre en tant qu’il est visé dans le désir 

est visé comme objet aimé. Avec cette intervention, ne disons pas 

interprétation, de Socrate, on passe, je cite : « de l’amour au désir ». Ce qui 

nous renvoie par exemple à l’épigraphe sis en tête de la leçon : « Éros, c’est 

le désir redoublé. » On passe donc de l’amour au désir et, Lacan encore : « la 

caractéristique du désir, si tant est qu’Éros désire, c’est ce qu’il est censé 

porter avec lui. Le beau lui-même il en manque. » J’ajouterais : le bien aussi. 

Cette intervention est un tournant. Socrate aurait pu simplement se moquer 

du discours divinisant d’Agathon avec une répartie du style : « l’amour , soit 

l’infini à portée des caniches  », ce qui n’aurait été qu’un simple contre, 

comme on dit en sport, avec à la clé un échange sans portée aucune. Avec 

cette question et ce pronom relatif indiquant le neutre, il se produit plutôt un 

décalage. Décalage en lien avec une visée autre, ce qui ne peut alors 

qu’entraîner une relance. À partir de là, comme dit Lacan, « quelque chose 

va commencer ». Et ces trois petits mots de Socrate auront alors suffit. 

Pour finir, je ne puis m’empêcher de souligner le côté très aguichant des 

codas de chaque leçon. Lacan termine cette leçon ainsi : « Et tout ce qu’il y 

a à dire sur la pensée de l’amour dans le Banquet  commence ».  

                    

￼12



￼13


