Association lacanienne internationale
Préparation au Séminaire d'Eté 2026
Etude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert

Mardi 18 novembre 2025
Christian Rey, legon 111, a partir de la page 73, et lecon IV
Discutante : Marine Gérard.

Aussi loin que la mémoire puisse me porter il ne me revient aucun souvenir
d’une ceuvre littéraire polyphonique aussi réaliste que ce banquet de Platon.
Je dirai méme hyperréaliste. Hyperréaliste au point que 1’on en oublie la
permanence du conteur rédacteur de cette ceuvre. C’est toujours Platon qui
raconte et pourtant on entend Socrate, Agathon, Eryximaque et les autres,
comme s’ils étaient au premier plan, comme si ¢’était eux qui nous parlaient.
Hyperréalisme scénique, Lacan parle « d’illusion d’authenticité » : c’est
réussi et a mettre ¢galement en regard avec ce que nous dit aussi Lacan (p.
107, legon IV) : « Platon nous cache ce qu’il pense tout autant qu’il nous le
révele. » Hyperréalisme et dissimulation vont donc ici de pair, ce qui n’est

pas pour nous surprendre.

En mon liminaire ce soir, je vais tout d’abord et rapidement sortir du cadre
des lecons dont il me revient de faire la lecture mais cela me permettra d’en

¢clairer certains points.

En effet, je veux dire quelques mots a propos du prologue avec la rencontre
entre Apollodore et Glaucon ce dernier qui racontera ce que lui a dit
Aristodeme seul présent au banquet. Apollodore va nous dire l1a diverses

choses qui touchent directement notre travail a I’A. L. 1. de cette année.



L’emprise par exemple : Apollodore a connu une vie d’errance, une vie
possiblement creuse, dispersée en tout cas, dissolue peut-étre et puis il est
tombé sous le charme de Socrate qu’il suit maintenant pas a pas, jour apres
jour et dont il recueille le moindre dire. L’emprise donc,
mais encore la jouissance. Apollodore nous dit ceci : « c’est un fait que
parler moi-méme de philosophie ou en entendre parler par d’autres est pour
moi une jouissance surnaturelle. » ( traduction de Léon Robin dans I’édition
de La Pl¢iade.) Ce « surnaturel » m’évoquait le théme de ces anciennes
journées de I’A.L.I. ou il était question d’addiction a propos de la
psychanalyse cette fois et ou a la question « a quoi tu te choutes ? » Charles
Melman répondait : « La psychanalyse est bien sr une addiction grave
surtout dans les bons cas, car elle est , comme chez les scientifiques sérieux ,
la passion du réel en tant que toujours il résiste au symbolique. » En cette
passion, je crois que nous sommes nous, analystes, les descendants mais
aussi, pourquoi pas, les fréres d’Apollodore. J’ajouterai , en lien avec la
legon IV , que ce réel résiste aux mythes et méme quand c’est Lacan qui
nous en fabrique de « délicieux », je reprends 1’adjectif choisi par Anne
Videau. Alors je me demandais a ce propos : a quoi servent donc les
mythes ? On entend bien sOr leur utilit¢ pour Petit Hans dans sa
perlaboration : ce sont alors des sortes de balises pourvoyeuses
d’illuminations, d’éclairages tout au long d’une cure mais, pour nous, en
quoi sont-ils utiles au progres théorique de notre discipline et j’ajoute, mais
c’est ce qu’on peut dire aujourd’hui, c’est ce qu’on peut dire apres Lacan,
qu’est-ce qu’un mythe sans la structure ? Sans doute pouvons-nous dire

auyjourd’hui : « pas de mythe sans structure. »

Platon-Apollodore nous dit encore ceci, qui éclaire peut-&tre les réactions au
discours de Pausanias ( rapportées dans la lecon du 7 décembre.) Je cite :

« entendre au contraire d’autres propos, les votres particulierement, ceux des



riches et des hommes d’affaires, & moi cela me pése. Et vous, mes amis, je
vous prends en pitié de vous imaginer que vous faites quelque chose
d’important alors que vous ne faites rien du tout. » Alors, si Aristophane se
tord de rire pendant que Pausanias parle, son fou-rire, probablement
contagieux et partagé, est peut-&tre une réaction salutaire, pourquoi pas, en
lien au caractére pesant et & I’ennui suscité par les propos de Pausanias.

Hypothese.

Ceci étant pose, je vais tenter de continuer le chemin si richement entamé
par Alexis [Chiari] et Anne [Videau] et faire ma lecture donc a partir de la
page 73. Nous allons rencontrer Phédre puis Pausanias et je vais surtout

m’attarder sur les points qui m’ont fait probléme.

Lecture donc de Platon et, dans nos échanges de ces derniers jours avec
Marine Gérard, que je remercie de nous accompagner, je disais que ce soir
nous allions parler d’amour. Alors oui, parler d’amour mais de quelle fagon ?
Lacan a ce sujet remercie Platon de s’attacher a la science. En faisant parler
Socrate, Platon nous demande de ne pas nous contenter de la doxa mais
seulement de ne nous satisfaire que, je cite, « de ce vrai assur¢, qu’il appelle
épistemé, soit la science, a savoir qui rend compte de ses raisons. » (page
80). Bien plus tard , dans le Séminaire Encore, Lacan nous dira que « parler
d’amour est en soi une jouissance. » Platon, avec la science, nous coupe de
cette jouissance. Et, je tenais a faire un parallele avec le devenir de la
sexualité selon Freud, dont les écrits de 1905 ont généré a la fois scandales
et donné le trait a un si grand mouvement. Freud aussi nous a coupé d’une
jouissance et d’une tendance a prendre la sexualité, par exemple, du coté de

la grivoiserie, de la gaudriole.

Je vous propose donc un tel parall¢le entre ces deux textes fondateurs.



Alors, alcool et libations aidant, sans doute que les convives du « tonus »
( mot pour parler de carabins en féte ) s’aiment a tout va et ce a hauteur de
leurs imbibitions du moment. Mais pour leurs exposés, ils font ce qu’il y a a
faire. Ils sont sérieux et professoraux. Ils ne se paient pas de mots. « Ici les
mots ont leur pleine importance » , dit Lacan (page 81). Et Phédre, lui, fait
de la théologie, inaugurant peut-étre la ce qui se poursuit aujourd’hui, par
exemple dans la tradition chrétienne ou « parler de I’amour c’est parler de
théologie. » Il est donc sérieux dans son progres philosophique et
théologique, ce dans le sens ou ce progres tend a €éliminer les dieux, comme
nous le dit Lacan (page 79) et j’associerai ce mouvement en quelque sorte
avec ce que dit bien plus tard Lacan dans le Séminaire Encore, a savoir que
« les théologiens sont les seuls athées conséquents. » Athées conséquents,
ajouterai-je, dans la mesure ou ils exercent une lecture. Dans cette troisieme,
Lacan nous fait entrer dans cette féte, donc ce tonus , ou, en quelque sorte,
des toasts vont étre portés a I’amour, féte brillante réunissant, semble-t-il,
I’intelligentsia athénienne de 1’époque et il nous présente ceux qui vont
parler, ( mais parler sans dialoguer ), sans la moindre complaisance :
Phédre, I’hypocondriaque, Pausanias, trés curieux personnage au discours
dérisoire, Aristophane, le sycophante, le délateur, celui qui aura ceuvré a la
mort de Socrate. Phedre va faire de I’amour un grand dieu et ce en
s’appuyant sur Hésiode et en allant, de notre fait, chercher dans
« Théogonie » on peut noter tout de suite que le discours , relativement a
Eros, est pour le moins contrasté. Hésiode nous présente Eros comme étant
trés beau mais également comme celui qui rompt les membres et rend les
hommes fous. Je cite : « Eros est ’amour qui rompt les membres et qui, de
tous les dieux et les humains, dompte au fond des poitrines I’esprit et le sage
vouloir. » Et , dés cette legon du 30 novembre, Lacan nous indique la fléche

du progres de ce symposium : « La question dont il va s’agir, c’est de savoir



si oui ou non I’amour est un dieu et on aura fait au moins ce progres, a la fin,
de savoir avec certitude que cela n’en est pas un ». C’est-a-dire que Platon
nous dirige, dirions-nous, vers une laicisation de ’amour. Avec Lacan, donc,
nous pourrons dire que ce mouvement est en lien avec la recherche d’une
articulation signifiante, en lien avec le logos. Par ailleurs, Lacan va utiliser le
terme « topologie » dans cette legon en tant que, dit-il : « topologie foncicre
qui empéche de dire de I’amour quelque chose qui se tienne debout »
Question : saurons-nous au fil du séminaire ce qu’est donc cette topologie

fonciére ? Question a suivre donc.

Mais en tout cas, il va €tre question de places . De substitution de places . De
permutation. Et ce pour aboutir a une certaine hiérarchisation de 1’amour.
Dans ce que nous dit Phedre, et au regard du jugement des dieux, tous les
amours ne se valent pas ou, il serait plus juste de dire : toutes les conduites
amoureuses ne se valent pas. Il y a la substitution métaphore réalisée « au
sens littéral » ( dixit Lacan ) par I’épouse d’Alceste qui se sacrifie en
s’offrant a la mort a la place de son mari Admete. Elle se substitue a lui pour
satisfaire a la demande de la mort. Dans cette hiérarchisation, on oubliera
Orphée qui se trouve étre en relégation dans I’arbitrage des dieux : on le dit
amolli, efféminé, ... En revanche, il y a I’affaire d’Achille, non documentée
dans la mythologie répertoriée, en tous cas pas chez Pierre Grimal : affaire
qui va étre €lue, portée en haut de 1’affiche. Alors qu’il aurait pu connaitre,
disons, une retraite au coin du feu, Achille va tuer Hector pour venger son
ami Patrocle et finalement suivre ce dernier dans la mort. Suivre donc. Et ce
qui emporte 1’admiration des dieux, c’est son comportement qui transforme
ce personnage d’aimé en amant. [.’aimé Achille se comporte enfin en amant.
Sans doute se met-il 1a dans la position plus précaire qui est celle de celui
qui désire. Et Lacan ensuite nous dit qu’il « rentre dans 1’obscur » par le fait

d’une formule qu’il mettra du temps, dit-il, a éclairer : a savoir que 1’amour



est une signification venant a €tre produite par une métaphore ou la fonction
de I’érastes, de I’aimant, sujet du manque, vient a se substituer a la fonction
de I’éroménos, de 1’aimé ( celui qui « a I’objet » ; ou qui « a quelque chose »

pour reprendre le langage populaire.) ...

Devant 1’obscurité d’une telle proposition, j’ai voulu me référer a d’autres
exemples et il m’en a été rapporté un tiré¢ de la littérature et trouvé chez
Milan Kundera dans ce livre des années 80 que nous avons sans doute tous
plus ou moins lu, plutét plus que moins : L’insoutenable légereté de [’étre.
Roman d’amour que cet ouvrage ou nous est racontée justement cette
transformation de 1’aimé, disons un libertin, en aimant et ce, sous I’effet,
nous dit I’auteur, d’une métaphore. L’auteur campe ce personnage d’un
homme ayant voulu traverser un premier divorce dans 1’enthousiasme et la
féte et qui s’est bien décidé ensuite a défendre une position et une vie de
célibat stricts. Il a mis au point le concept « d’amitié érotique » en lieu en
place d’amour et la nuit il ne couche avec une femme que pour baiser. Alors
pour résumer : disons que I’amour est cependant 1a qui guette et qui finit par
lui tomber dessus. Vous connaissez I’expression « tomber amoureux » ( fo
fall in love ) ce qui indique plutdt une chute. Le « miracle » de I’amour, pour
reprendre cette expression de Lacan, est engrené a un changement radical, et
donc vertical, de place. Engrenage au sens ou il n’y a plus de jeu possible.
C’est une des femmes qui gravitent dans la constellation de cet homme, une
plus acharnée que les autres, qui en vient & s’agripper a lui. A sa grande
surprise, il constate un matin, au lever, qu’ils ont pass¢ une nuit complcte
main dans la main. L’auteur insiste aussi sur la récurrence d’une sorte de
fantaisie, d’imagination si ’on veut , qui vient a s’imposer a son personnage,
lequel voit , en regardant cette femme endormie : « une enfant qu’on a mis
dans une corbeille enduite de poix et qu’on a lachée au fil de 1’eau », au fil

du fleuve. Mythe donc de Moise. Mais pas seulement puisqu’il souligne la



fréquence pour beaucoup de mythes anciens de I’acte de quelqu’un qui
sauve un enfant abandonné. L’auteur nous dit ( et je me demandais s’il avait
lu ce séminaire de Lacan ) : « Thomas, ( le personnage ) comprit alors que
les meétaphores sont une chose dangereuse. On ne badine pas avec des
métaphores. L’amour peut naitre d’une seule métaphore. » Question : si
métaphore il y a dans cette histoire, métaphore au sens de substitution de
signifiant & signifiant, on pourrait alors proposer celle ou le signifiant femme
passe dans les dessous au profit du signifiant enfant. Proposition donc. A
noter enfin, toujours dans cette lecon du 30 novembre, cette remarque de
Lacan a propos plus généralement du couple hétérosexuel : « comme quoi
Phédre ne doute pas que ce peut étre du c6té de la femme qu’est le manque
mais aussi du méme coup ’activité. » Ce qui est donc le cas de notre héroine
tres déterminée dans ce roman de Kundera. Et puis, en fin de cette lecon,
Phédre va passer le témoin a Pausanias. Pausanias, « personnage
épisodique », je cite, « qui ne mériterait pas I’imprimatur de Platon » et dont
le discours est d’emblée commenté par Lacan avec cette phrase : « le
royaume des cieux est interdit aux riches. » On pourrait dire aussi dans la
méme veine : « il est plus facile pour un chameau de passer par le chas d’une

aiguille que pour un riche de rentrer dans le royaume des cieux. »

Alors il va se dire beaucoup de choses maintenant dans cette quatrieme
legon ( du 7 décembre ). Lacan part de ce qu’il vient d’avancer, peut-Etre a la
surprise d’ailleurs de ses auditeurs, savoir que I’amour comme dieu est
réalité qui se révele dans le réel (« les dieux sont dans le réel » ), ce qui
I’autorise a s’orienter vers cette « métaphore érastes/éroménos » et par
surcroit a créer un mythe ( « du réel nous ne pouvons parler qu’en mythe » )
Par deux fois, il affirme qu’« il a le droit ». « Le droit », dit-il, de
« matérialiser quelque chose ». Et 14, je ne peux faire autrement que de lire

cette création lacanienne dans son intégralité. C’est a la page 93.



Il est donc question d’une « main qui se tend vers le fruit, vers la rose, vers
la bliche — qui soudain flambe — , geste -de cette main — étroitement solidaire
de la maturation du fruit, de la beauté de la fleur, du flamboiement de la
bliche. Mais quand, dans ce mouvement d’atteindre, d’attirer, d’attiser, la
main a été¢ vers 1’objet assez loin, si, du fruit, de la fleur, de la biliche, une
main sort qui se tend a la rencontre de la main qui est la votre et qu’a ce
moment-la ¢’est votre main qui se fige dans la plénitude, fermée du fruit,
ouverte de la fleur, dans I’explosion d’une main qui flambe, ce qui se produit

la, alors , ¢’est I’amour. »

Charles Melman nous disait qu’amour et désir n’avaient pas le méme
support. Qu’ils ne reposaient ni sur la méme instance, ni sur le méme lieu.
Remarque n’étant nullement au préjudice de cette éclosion de I’amour dans
la rencontre avec ’objet telle que Lacan nous la scénarise. Scénario de ce
mythe ou I’objet est donc matérialisé, positivé, pourrions-nous dire, et
paraissant 1a, accessible, jusqu’a se briler tout de méme quand on
I’approche. L’adjectif solidaire m’est apparu important sur ce point en son
indication d’une interdépendance entre le geste, le désir en tant que
mouvement, et son objet. Mais devant tant de matérialisation, il me semble
que Lacan est tout de suite obligé de dire ceci, de commenter : « il est
toujours inexplicable que quoi que ce soit réponde au désir. » 11 veut soutenir
qu’il n’y aurait pas de symétrie alors que deux mains se croisent en sens
inverse. Et il précise a propos de ces deux mains : « d’un coté, c’est le
mouvement vers 1’objet, de ’autre il y a miracle. » « Nous ne sommes pas la
pour organiser les miracles, nous sommes la pour tout le contraire, pour
savoir. » Les miracles supposent habituellement une intervention divine mais
ni Platon, ni Freud, ni Lacan ne se dirigent vers une telle étiologie. Nous
dirions aujourd’hui que cette €tiologie est pour eux a rechercher c6té logos.

Et si Lacan parle a certains moments, surtout peut-étre au début « d’amour



pur », locution qui interroge aussi, ce n’est pas, comme ce que certains ont
pu entendre ou d’aprés ce que j’ai pu lire, pour €évoquer alors un amour
dégagé de tout désir. En effet que serait un amour dégagé de tout désir sinon
ce qu’en d’autres termes on nomme charité¢ ? Charité soit : donner ce que
I’on a. Définition qui fait séparation d’avec celle de I’amour, en tout cas

avec Lacan.

Enfin, comme je 1’ai dit, ¢’est Pausanias qui survient et qui, lui, va nous
exposer une autre hiérarchie des amours, ce, cette fois, plus en sociologue
comme dit Lacan , sur un repérage de classes sociales différentes tant pour
les dieux que pour les humains. Chez les dieux, selon lui, ou il y aurait donc
deux Aphrodites totalement différentes. Une qui ne participe en rien de la
femme, paraissant hors sexe, idéale en quelque sorte, 1’autre, la Vénus
populaire issue des amours que je dirais ancillaires mais j’exagere peut-€tre (
et Pierre Grimal ne va pas si loin ) entre Zeus et Dioné. Et qui correspond
cOté humain et terrestre a ces femmes sans doute du peuple, peut-Etre
vulgaires, peut-étre celles dont nous parle Freud et dont il nous dit qu’avec
elles le travail analytique ne peut qu’échouer. C’est Freud qui nous parle
ainsi de ce qu’il appelle « les femmes a passions élémentaires seulement
accessibles a la logique de la soupe et des arguments des quenelles et qui
refusent d’échanger le matériel contre le psychique. » Je cite ces remarques
que I’on trouve dans « Observation sur I’amour du transfert » car, au-dela
d’une typologie sociale brute fagon Pausanias, Freud nous incite a nous
orienter cliniquement, en situation de travail, avant de décider de
commencer une cure avec tel ou tel patient. Donc avec Pausanias, il va étre
question d’amour supérieur, soit le haut du pavé des amours mais il va
s’avérer qu’une telle préoccupation pour cette typologie tout de méme
manichéenne, ne va pas du tout étre sans rapport avec un intérét trés clair

pour les biens terrestres. Et si, ¢’est une proposition que je vous fais, si par



un jugement attributif a nouveau a ’encontre de ce malheureux Pausanias je
puis vous fournir mes associations d’idées, je dirais que ce personnage me
fait penser a celui de la chanson de Brassens, Corne d’Auroch. « Corne
d’Auroch incapable de risquer sa vie pour cueillir un myosotis a une fille »
dit la chanson. Soit je dirais un fonctionnaire de 1’amour. Celui qui donne
des conseils pour que I’amour dans le couple soit enfin durable. Notamment
avec cette préconisation qui a traverseé les siccles et qui consiste a, pendant
une année, ¢loigner les fiancés, les amoureux afin de vérifier la bonne
solidit¢ de leurs sentiments. Celui aussi qui cherche le rapport profitable
entre I’aimée et 1’amant, nous dirions aujourd’hui le rapport gagnant-
gagnant, ceci aboutissant a une acquisition d’éducation et de savoir pour
I’aimée. Celui encore qui a la main sur Agathon, ’homme de prix. Celui qui
geénéralement conseille de faire un choix soupesé par une évaluation sérieuse
afin de trouver un objet aimé de qualité, de faire ainsi une acquisition avec
un bon retour sur investissement et, a terme, de s’assurer ainsi une bonne
retraite. Pour lui en tout cas, avec Agathon, dans un coin tranquille en

Macédoine, nous dit Lacan.

L’idéal de Pausanias en matiére d’amour, c’est la « capitalisation mise a
I’abri ». C’est cette derniere remarque de Lacan associée a la vignette
clinique personnelle qu’il nous donne en fin de lecon ( au sujet de cet
homme qui la nuit détache les bijoux du corps de sa femme pour les mettre
dans un coffre-fort ), qui m’a rappelé la phrase de Simone Weil : « si ’on
savait ce que I’Avare enferme dans sa cassette, on en saurait, dit-elle,
beaucoup sur le désir humain. » Simone Weil nous parle ici de Ila
fetichisation en lien avec le désir humain au sens large, au sens ou Lacan
nous dit que « tout désir est pervers. » C’est ainsi que j’entends cette
remarque de Simone Weil. Lacan, dans son commentaire de cette phrase de

Simone Weil dans Le désir et son interprétation, legon du 13 mai 1959, nous

10



dit que c’est « pour garder sa vie » que 1I’Avare renferme dans quelque
chose, la fameuse cassette donc, I’objet de son désir. Cet objet se trouve étre
un objet mortifi¢, hors du circuit de la vie et cela fait écho a cette sentence
de I’Evangile de Luc : « Qui veut garder sa vie, la perd. » Sentence qui me
parait mieux éclairer et d’une autre maniére celle proposée initialement par

Lacan en début de cette lecon.

Je passe sur tout ce qui est, dans le discours de Pausanias, recommandations
de bonnes pratiques socialement acceptables, bonnes pratiques en amour ou
plus justement en conduites amoureuses permettant de s’assurer des biens
terrestres ( Lacan parle de « perspectives calvinistes » ). Chez Ovide dans
L’Art d’aimer, les recommandations de bonnes pratiques ressortissent plutot
a ce que 1’on appellerait aujourd’hui le courrier du ceeur. « Comment faire
grésiller votre couple quand la flamme se met a vaciller ? » etc. Avec Ovide,
on est plus dans le registre du myosotis. En tous cas, et graice a Kojéve,
Lacan finit par conclure que tout le monde rigole pendant le discours de
Pausanias. Et spécialement Aristophane jusqu’a en attraper un hoquet qui
I’empéchera de prendre son tour. Cela dit, Pausanias fait peut-Etre rire mais
on a aussi le droit de ne pas le trouver trés drole, voire de le trouver

ennuyeux ( pour reprendre ici I’appréciation d’ Apollodore ) .

Et en fin de cette lecon du 7 décembre, on va découvrir une intervention fort
importante mise dans la bouche de Socrate. Tout d’abord, de la part de ce
dernier, c’est la fleche du Parthe décochée en direct sur Agathon. Agathon
exécuté nous dit Lacan, Agathon raill¢ et dont il est dit que son discours ne
« vaut pas tripette ». Agathon vient de magnifier ’amour, d’en encenser les
bienfaits, la beauté et Socrate I’apostrophe : « amour ... amour de quoi ? »
« Quoi », pronom relatif désignant une chose, ce qui nous renvoie aux

questions de Lacan dans la lecon précédente. « Car, aussi bien, ce qu’on

11



éromeéne, ce qu’on erre, ce qu’on meéne, dans toute cette histoire du banquet,
c’est quoi ? » Réponse a la page 87 : « C’est quelque chose qui se dit
toujours et trés fréquemment au neutre, c’est ta paidika soit au neutre les
choses de I’enfant, I’enfant comme objet. » Ici, il s’agit d’éroménon le
neutre et non plus d’éromenos 1’aimé. Cet étre de ’autre dans le désir, dit
encore Lacan, n’est point un sujet. L’autre en tant qu’il est visé dans le désir
est vis¢é comme objet aimé. Avec cette intervention, ne disons pas
interprétation, de Socrate, on passe, je cite : « de ’amour au désir ». Ce qui
nous renvoie par exemple & ’épigraphe sis en téte de la legon : « Eros, c’est
le désir redoublé. » On passe donc de I’amour au désir et, Lacan encore : « la
caractéristique du désir, si tant est qu’Eros désire, c’est ce qu’il est censé
porter avec lui. Le beau lui-méme il en manque. » J’ajouterais : le bien aussi.
Cette intervention est un tournant. Socrate aurait pu simplement se moquer
du discours divinisant d’Agathon avec une répartie du style : « I’amour , soit
I’infini & portée des caniches », ce qui n’aurait ét¢ qu’un simple contre,
comme on dit en sport, avec a la clé un échange sans portée aucune. Avec
cette question et ce pronom relatif indiquant le neutre, il se produit plutdt un
décalage. Décalage en lien avec une visée autre, ce qui ne peut alors
qu’entrainer une relance. A partir de 1a, comme dit Lacan, « quelque chose

va commencer ». Et ces trois petits mots de Socrate auront alors suffit.

Pour finir, je ne puis m’empécher de souligner le c6té tres aguichant des
codas de chaque lecon. Lacan termine cette lecon ainsi : « Et tout ce qu’il y

a a dire sur la pensée de I’amour dans /e Banquet commence ».

12



13



