
Geçişlilik* üzerine† 
 

Jean Bergès ve Gabriel Balbo 
 

Türkçe Çeviri: Selim Cillov 
Çeviri editörü: Özge Soysal 

 
 
 

Annede geçişlilik 
 
Çocuğunun düşmek üzere olduğuyla ya da zaten düştüğüyle ve bir tepki vermediğiyle 
karşılaşan bir annenin bir duygulanım yaşaması ve tereddüt etmeden, tamamen dilin içinde yer 
alan ve açığa çıkan bir acı duygusunu söze döktüğü sıklıkla görülen bir olgudur. Annenin 
deneyimlediği ve dile döktüğünün bir eminlik etrafında şekillenmesinin sebebi, yaşadığı 
duygulanımın bir Gerçek tarafından desteklenmesidir. Yaşadığı Gerçek tarafından 
desteklendiği için çocuk annesinin yaşadığı ve ertesinde sözle ifade ettiğinin arkasında bir 
mantık bulur. 
 
Geçişlilik, annenin sadece deneyimleme ve dışa vurma süreçlerini kapsamaz, aynı zamanda bir 
muhatap olarak çocuğuna hitap etmesini de ilgilendirir. Burada anne, çocukta bir tür bir bilginin 
olduğuna dair bir varsayımda bulunur. [Annenin] Sözünün tıpkı bir makaranın etrafında döner 
gibi etrafında döndüğü ve kendisine bir talep olarak geri dönen bir bilgi: çocuğunun annenin 
ona dair sahip olduğu söylemle özdeşim kurmasına yönelik bir talep. Böylesine bir dolaşım 
Simgesele erişime dair çok genel bir süreci tarif eder. Özneyi salt duygulanımsal bir deneyimle 
baş başa kaldığı durumdan -ki bu ancak ahlaka dair olabilir- farklı bir şekilde etkilediği için 
elbette bedenden de bahsetmek zorundayız. Burada beden çocuk için dünyanın biçim ve kıvam 
kazandığı bir karşılama yeridir. Çocuğun annenin söylemini edinmesinin /içe yansıtmalı 
özdeşiminin1 bir temsili olan Simgesele giriş, bedeni imgesel boyutunun ötesinde, gösterenler, 
harfler ve dilin bedeni olarak ele alır. 
 
Annenin çocuğuna yönelik geçişliliği bir coup de force‡ olarak okunabilir. Geçişli bir söylemle 
anne çocuğunu Simgesele dahil olmaya zorlar. Çocuğu, deneyimlerini kendisine [anneye] 
referansla saptaması için, onun için adlandırdığı duyguları hesaba katmak zorunda bırakır. 
Dolayısıyla yaşadıklarını açıkça ona ait olan bir mazoşizmden yola çıkarak değerlendirmeye 
zorlar. Geçişli düşüncenin alametifarikası duygulanım yaratmak için ötekinin gerçek 
deneyimini olumsuzlamaktır. Bir öteki tarafından atfedilen bir duyguyu gerçeklikte ve bir 
aynalama etkisiyle yaşamasını sağlar. 

 
* Psişik bir olgu olmanın yanı sıra dilbilimsel bir özellik olan geçişlilik Türkçe gramerde -üzerinde farklı yorumlar 
olmakla beraber- bir yüklemin nesne (tamlayıcı) taşıyıp taşımaması durumudur. Geçişli yüklemler bir nesne 
taşırken geçişsiz yüklemlerin bir nesneye ihtiyacı yoktur. Örneğin “Ali kitap okudu” örneğinde “okudu” geçişli 
bir fiildir, çünkü bir nesne (kitap) söz konusudur. Diğer yandan “uyumak” geçişsiz bir fiildir, çünkü bir nesnesi 
yoktur (ç.n.).  
† Jean Bergès ve Gabriel Balbo’nun (1998) Le Jeu Des Places De La Mère Et De l’Enfant—Essai sur le 
transitivisme, (Paris: Erès) metinlerinin Lionel Bailly tarafından özetlenip, kısaltılmış ve İngilizce’ye çevrilmiş 
metninden çevrilmiştir. İngilizce metin Lionel Bailly, David Lichtenstein ve Sharmini Bailly editörlüğünde çıkan 
The Lacan Tradition kitabında (Abingdon, Routledge, 2018, s. 123-136) bulunabilir. Türkçe çevirisini Atölye/A-
te-lier İnisiyatifinin web sitesinde yayınlamak üzere yazarın kendisinden ve yayınevinden özel olarak izin 
alınmıştır.   
‡ İngilizce metinde de orijinal haliyle bırakılmıştır. Türkçe’ye “zor kullanımı, güç kullanımı” olarak çevrilebilir 
(ç.n.). 



 
Bir dayatma§ olarak geçişlilik, çocukta, daha sonra -istese de istemese de- önce söylem ve dilin, 
daha sonra da yazılı dilin dünyasına girmeye itecek olanı hazırlar ve karşılar. Bu coup de force 
bir travma ölçeğinde değildir; fakat Simgesele giriş ve İmgesel, Simgesel ve Gerçek boyutlarını 
düğümlemek için gerekli olan Gerçek ile ilişkilidir. Bu coup çocuğu Borromeen düğüme doğru 
iter. Ne eksik ne fazla.  
 
Neden bu coup de force bir travma değildir? Bir travma değildir, çünkü çocuk ve anne zorlama 
hakkında bir söylem, bir beklenti ve hipotez geliştirirler ve ayrıca bilginin çocukta varsayılması 
ve saptanması diyalektik olarak birbirine bağlıdır. Geçişlilik aracılığıyla elde edilen deneyim 
Simgesele erişimi açığa çıkarırken travma, düğümlemesi imkânsız olan, saf, tahayyül edilemez 
Gerçeği ilgilendirdiğinden, sadece yıkıcıdır. Travma, özneyi tahammül edilemez bir acıyla 
yalnız bırakırken, geçişlilikte acı, ince bir simgesel işçiliğin nesnesidir. Bu işçilik ikili bir 
olumsuzlama içerir: kendini inciten çocuk buna bir tepki vermez (ilk olumsuzlama) ve bunu 
dile döken, acıya maruz kalmamasına rağmen bir ötekidir (ikinci olumsuzlama). Bu ikili 
olumsuzlamanın sebebi ikili bir bölme ve bastırmadır. Coup de force için bu üç terim gereklidir: 
ikili olumsuzlama, bölme ve bastırma. Diğer taraftan travmatik etkiler özneyi sadece 
boğacağından, zorlamadaki itilişe izin vermez. 
 
Eğer çocuk annesinden görevi devralıp kendisi geçişli olursa, klinik deneyim görevi diğer 
insanların da devralacaklarını gösterir: özellikle öğretmenler ve diğer ustalar. Çocuğa 
aktardıklarının çocukta hali hazırda var olan bir bilgiye bağlı olduğuna dair hipotezlerinden 
yola çıkarak, çocuktan ona dair tuttukları bilgi söylemini edinmesini talep ederler. Öğrenme 
zorlukları, klinik olarak geçişliliğe başvurmadan doğru bir şekilde anlaşılamaz ya da ele 
alınamaz.  
 
Geçişlilik, örneğin tutma** gibi şefkatli annesel bakımın ön planda olduğu deneyimden oldukça 
farklı bir zorlama sürecidir, fakat kökleri annesel hipotezdedir- çocuğun anneden, kendi içinde 
[çocukta] olan bilgiyi okumasını istediğine dair hipotez. Bu okuma sayesinde çocuk bilgiyi içe 
yansıtarak özdeşim kurabilecek ve Gerçekte zaten sahip olduğu şeye Simgeselde de sahip 
olabilecektir.   
 
 

Tedavi Sürecine dair çıkarımlar 
 
Bu bir analizanın deneyimledikleridir – analistin görevi bu deneyimleri ona geri vermek değil 
midir? Özellikle de analizanın içe yansıtma vasıtasıyla bu bilgilerle özdeşim kurması için. 
Buralarda, deneyim ve aynılıklarını kullanarak hasta ve terapisti tamamlayıcı bir düzleme 
yerleştiren, merkezde terapistin empatisinin olduğu kocaman bir empati pratiğini bulabilirsiniz. 
Böylesi bir pratik bizi sadece tek yönde ilerleyen, klasik bir geçişliliğe gönderir2. Dolayısıyla 

 
§ İlginç olarak Türkçe dilbilgisinden bir örnek belki bu “dayatma” mevzusuna bir destek sunabilir. Geçişli ya da 
geçişiz herhangi bir yükleme fiilden fiile yapım eki almasıyla (-t,-r,-dır/dir) geçişli hale gelir. Örneğin uyumak 
geçişsiz bir fiilken uyutmak geçişlidir. Bir eylemi bir ötekine yaptırma anlamı taşıyan bu dilbilimsel özellik coup 
de force’a paralel olarak düşünülebilir (ç.n.). 
** Winnicott’un kuramında tutma -holding- hem bir evre hem de o evreyi tanımlayan işlevin adıdır. Birbiriyle iç 
içe geçmiş ve birbirini takip eden, dolayısıyla mantıki zaman üzerinden de düşünebileceğimiz üç aşamanın ilkidir. 
Winnicott özellikle erken çocukluk döneminde anne ve yenidoğanın bir sembiyoz içinde olduğu ve bunun da tutma 
evresine denk geldiğini öne sürer. Tutma sadece annenin fiziki olarak tutması değil, aynı zamanda bebeğin içinde 
yaşadığı, bakıcıların sağladığı ortam ve duygusal matrisi kapsar (ç.n.). 
 



da tedaviyi yürütmeye dair özgün bir geçişlilik deneyiminden itibaren yeni bir şekilde 
düşünmemiz gereken noktalar vardır.  
 
Geçişlilik klasik psikiyatride ilk olarak özellikle on dokuzuncu yüzyılın Alman okulunda 
psikotik hastalarla çalışılmıştır. Wallon tarafından 1934’te Les Origines du Caractere Chez 
l’Enfant’ın (Wallon, 1949) özellikle beşinci bölümünde ele alınmıştır. Daha sonra da Lacan 
(2001) tarafından 1938’de “Aile Karmaşaları” makalesinde, 1966’da Ecrits’de ve özellikle XI. 
Seminerde ele alınmıştır. Yirminci yüzyılın başlarından 1930’lara kadar, öncüsü Wernicke’yi 
(1906) takiben geçişlilik kavramı psikiyatristler tarafından gerçek bir geçişlilik ile 
benimseme/kendisinin kılma arasındaki farkı ortaya koymak için kullanılmıştır. Henri Wallon 
ise 1921’de kötü huylu geçişliliğin iki-üç yaş arasındaki çocuklarda gözlemlenen normal 
geçişlilik ile benzer olduğunu öne sürmüştür. Bundan sonra geçişlilik sadece psikopatoloji 
alanında değil, aynı zamanda çocuğun beklenen kişilik gelişimini de açıklamak için kullanılan 
bir terim olmuştur. O zamanlar için olağan olduğu üzere çalışmalarda genetik bir vurgu ağır 
basar: “geçişlilik, çocuğun algıladığı eylem ya da durumları kendine ve etrafındakilerine doğru 
bir şekilde atfetmeyi öğrendiği andan hemen önce gelir” (Wallon, 1949). Aynı zamanda Lacan 
“Aile Karmaşaları” makalesinde (Lacan, 2001), geçişlilik kavramının evrimini ve bağlayıcı 
işlevini Freudcu bir perspektiften ele alır. Konu üzerine psikanalitik değerlendirmelerin 
azlığından yakınır ve özdeşim ve dolayısıyla özne ve geri kalan her şey arasındaki bağlantıyla 
yakın ilişkisine işaret eder. Fakat Özdeşim (1961-1962) üzerine olan seminerinde geçişlilik 
konusunu açmaz. İngiliz psikanalizinde Winnicott (1965) kendisi bahsetmese de bize göre 
geçişliliği çağrıştıran klinik bir vakadan bahseder: “bir iyi nesneye değin bir deneyimin 
heyecanıyla, çocuk ısırabilir: o zaman nesne ısıran bir nesne olarak deneyimlenir.” 1968’de 
“Demande et Identification” makalesinde Castoriades-Aulagnier taleple ilişkisine vurgu 
yaptığı, ilksel özdeşim dediği bir şeyden bahseder, fakat bunu tek taraflı ve tek katmanlı bir 
şekilde ele alır ve geçişliliğe atıfta bulunmaz. Inconscient’ın bu makalenin çıktığı aynı 
sayısında, J.-L. Donnet ve J.-P. Pinel (1968) Freud’un özdeşim üzerine fikirleriyle bir rüyadaki 
özdeşimle histerik özdeşim arasındaki farkları açığa çıkarmaya çalışmışlardır. Bize göre 
geçişlilik kavramından faydalanmamaları başarılarını kısıtlamıştır.  
 
Geçişliliğe dair tüm bu farklı eğilimler, istisnasız, gözlemlenen olguyu tek taraflı ve katmanlı 
bir ilişkiye -özne-nesne, ego-nesne, nesne-nesne, özne-özne, vb.- hapsediyor ve yazarlar bu çift 
kutupluluktan birincil narsizminin yardımıyla çıkmaya çalışıyor gibi görünmektedir, fakat bu 
kavramın kendisi ikililik, genellik ve ikirciklilik ile işaretlenmiştir. Kuramsallaştırmalarının 
çoğunlukla gözlemlediklerinin üzerine olması ve nesneye ve nesne ilişkisine yaptıkları aşırı-
yatırım onları bir çıkmaza sürükler. Psişik olguları, bir vakanın ayrıntılarını açıklarken vurguyu 
nesne yerine söyleme taşıdığı için Lacan’a minnettarız. Söylem, sözün faili ve sonuçları arasına 
Öteki ve bilinçdışının girmesine izin verir.  
 
Bu noktadan itibaren gözlemlenen olgu artık çift-kutuplu olmaktan ziyade her zaman en az üç 
terimle ilişkili olacaktır. Bu asgari üçlülük bizi özne ve nesne üzerine ancak Öteki’ye referansla 
ve onun getirdiği ve bizi işaretleyen bölme işlevi üzerinden düşünmeye itecektir. Bu olmadan, 
(ayna evresinde) yansıtılamaz olanı dışlayan çift-kutupluluk kendini dayatır.  
 
Bizim bakış açımıza göre geçişlilik üçüncü terim olarak talebi, annenin söyleminde bir hipotez 
olarak geliştirdiği ve çocuğa atfettiği talebi devreye soktuğu için çift-kutupluluğun ayrıcalıklı 
dünyasından farklıdır. 
 
 
 



Geçişlilikte değişen yerler oyunu 
 
Anne kendini çocuğun yerine koyunca, ona acı çekmiş olması gerektiğini ifade eder ki bu 
olmadan çocuk bir acı duygusu yaşamaz. Çocuk da bunun üzerine annesinin yerine geçer ve 
“Ah!” der. Annesinin onun için boşalttığı yere geçerek çocuk annesinin hipotezini sahiplenir, 
bu hipotezi kendisine atfeder. Bir bakıma annenin görevini kuşanır: sadece annenin hipotezini 
sahiplenmekle kalmaz, aynı zamanda onu onaylar. Özdeşim yoluyla annesinin “Ah!”ını elde 
ederek annenin sözcelemesini†† doğrular. Kelimenin her anlamıyla etkilendiği‡‡ bu noktada 
yürürlükte olan histerik özdeşim değildir. Acı çekmesinin sebebi annenin acı çekmesi değildir. 
Annesinin, içinde acı çektiği yazılı olan hipotezini üstlendiği için acı çeker. Bu imgesel histerik 
özdeşimle hiçbir alakası olmayan, duygulanımı devreye sokmanın simgesel bir yoludur. Mevzu 
burada Freud’un histerik özdeşim hakkında söylediği gibi duygulanımın bulaşıcılığı değildir. 
Bir hipotezin sahiplenilmesidir. Aslında burada vuku bulan bir afektasyon (duygulanım)§§3 
oyunudur.  
 
En az özdeşim kadar ilksel ve önemli olan bu afektasyon oyunu çocuğun duygulanıma erişimini 
sağlayacak temel bir süreç olarak ayırt edilip, muhafaza edilecektir. Duygulanım gibi zor bir 
kavramı anlamak için şimdi onu açığa çıkaran sürece, afektasyona bakacağız. 
 
Annenin yerine geçerek çocuk sadece annenin hipotezinde yazılı olanı üzerine alır; onun 
bölünmüşlüğünü almaz. Bölünmüş olan sadece annedir. Çocuk bir tepki göstermezken acıyı 
çocuk için telaffuz ettiği ölçüde annenin geçişlilik işlevi de köklerini buradan alır. Bu yerler 
oyununda annedeki bu bölme işlemi hakkında ne söyleyebiliriz? Halihazırda çocuğunun yerini 
alarak hem kendi yerinde hem de onun yerinde olarak, zaten bölünmüştür. 

a) Bir darbe almasına rağmen tepki göstermeyen bir arkadaşını görünce “ah!” diyen bir çocuk için 
bölünmüş diyemeyiz. Burada sadece geçişli annesini oynamaktadır. Burada mevzu geçişli bir anne 
ile özdeşim kurmaktır ve bunun bir sonucu olarak da çocuk annesinin sevgisini nefrete çevirmeye 
yönelir. Dolayısıyla böyle bir geçişliliğin sonucu sadistiktir. Yaygın bir örnek: birisi düşer ve bir 
kahkaha patlatırım. Burada olan nedir? Burada sanki sadece deneyimin eksikliğine değil, aynı 
zamanda annenin sevgisinin eksikliğine de işaret eden bir tür ikili olumsuzlama devrededir. Aksi 
takdirde, bu örnekteki duygulanımın olumsuzlanmasının genel olarak bir duygu olarak sevgi 
üzerindeki sonuçlarına baktığımızda sevginin olumsuzlamasının önce geldiğini ve çocuğun da bu 
eksiği başka bir duyguyla savuşturduğunu söylemek zorunda kalabilirdik.   
 
Çocuğun bir duygu olarak sevgiyi nefret duygusuna (ters) çevirmesine izin veren bu yerde, çocuğun 
-merkezinde onun için sevginin eksik olduğu- ilksel sahneyi tekrarladığını söyleyebiliriz: Baba 
Anne’ye şiddet yapıyor. Çocuk annesinin acı çektiğini varsayar, geçişlilik ile acıyı tekrarlar: onun 
için ilksel sahne tekrarı sayesinde onda yazılı olan, ilk geçişliliğin hatırası veya gösterenini muhafaza 
etmesine izin veren ikincil bir düşlemsel cinselleştirmedir. Buradan yola çıkarak ilksel sahnenin 
çeşitli şekillerde etkinleşmesinden ortaya çıkan şiddeti daha iyi anlayabiliriz. Geçişlilik bir acı 

 
†† Sözce: Dilbilimde, kendi içinde bir bütünlüğü, tamamlanmışlığı bulunan anlamlı dil kesiti. Ünlem üreten bir 
tek sözcük de birçok tümceden kurulu bir anlamlı kesit de sözce olarak kabul edilebilir (Kaynak: Mehmet Rifat – 
Açıklamalı Göstergebilim Sözlüğü). Bununla beraber, bilinçdışı gösteren zincirinin devinimini sağlayan yapısal 
boşluğun bir sonucu olarak, her seferinde başka bir gösterenle yer değiştirerek bu yeri doldurmaya gelen göstereni 
sözce, etkinleşmeyi bekleyen bilinçdışı gösteren zincirini de sözceleme olarak düşünebiliriz. Benzer şekilde, 
özneyi başka bir gösteren için temsil eden gösteren formülünden yola çıkarak sözcenin özneyi sözceleme için 
temsil ettiği söylenebilir. Konuyla ilgili ayrıntılı bir okuma için J.-D. Nasio’nun “Jacques Lacan’ın Kuramı 
Üzerine Beş Ders” kitabından yararlanılabilir (Livera yayınevi, 2025, çev. Özge Soysal & Murat Erşen). (ç.n.)  
‡‡ “To be affected” hem bir eylemden/durumdan etkilenmek hem de bir duygunun ortaya çıkması anlamına gelir 
(ç.n.). 
§§ “Affectation” sözlükte “taklit” anlamına gelse de yazarlar “bir duygu yaratma/açığa çıkarma” anlamına gelen 
bir neolojizm olarak kullandıkları için afektasyon olarak bırakılmıştır (ç.n.).  



duygusunu ifade eden durumlarda bir sözceleme tarafından ortaya çıkar, oysaki ilksel sahne için 
geçişliliği sağlayabilecek hiçbir söz olmadığından eylemin ima ettiği, söylenmemiş olan tarafından 
üretilir. Bu tür bir sözsüz geçişlilik şiddete neden olabilir.   
 

b) Bir saldırganlık eylemine maruz kalan bir çocuğun durumunda geçişlilik gerçek mazoşizm yerine 
simgesel bir mazoşizm koymasına ve dolayısıyla gerçek mazoşizmini sınırlamasına olanak sağlar. 
Bu sınırlar bastırma ile oluşur. Nasıl? Öyle görünüyor ki annenin söyleminin simgesel mazoşizmi 
çocuğun acısını fallik işleve gönderir. Annenin söyleminin, çocuğun duyumsadığını varsaydığı 
acının yerine geçerek bu deneyimi ve acıyı simgeselleştirmesini, sıklıkla gördüğümüz bu klinik 
gözlemi metapsikolojik terimlerle ifade etmeye çalışıyoruz. İşte bu şekilde annenin söylemi 
bastırmaya ve sınır koymaya hizmet eder. 
 

c) Çocuk istismar hattını arayıp istismara maruz kaldığını haber veren çocuk örneğine bakacak olursak, 
bu çocuğun telefonunu açan kişinin kendisinin de geçmişte yaşadığı bir kötü muameleden 
kurtulmaya dair bir arzusu olduğunu ve bu arzunun da şüphesiz onu tekrara sürükleyeceğini çocuğun 
varsaydığını düşünebiliriz. Hatta ilgilendiğinin istismara maruz kalmış çocuklar değil, gerçeklikte 
ya da düşlemde kendisi olan, istismara maruz kalmış bir çocuktur. Bu yüzden çocukla ilgileniyordur 
ve dolayısıyla bize Freud’un “Bir Çocuk Dövülüyor” (Freud, 1919) metninde mazoşizmi ele alışını 
hatırlatır. Bu metinde Freud üç aşamadan bahseder: 

a. Babam nefret ettiğim çocuğu dövüyor. 
b. Babam beni dövüyor, bu yüzden babam beni seviyor. 
c. Bir çocuk dövülüyor: dövme işlemini kimin yaptığı ve kimin dövüldüğü bilinmez. Tedavi 

sürecinde hastanın getirdiği bu kısımdır: “Sıklıkla aklıma bir çocuğun dövüldüğü gelir ve 
bundan etkilenirim [...].”  

Freud ikinci aşamanın -sevgi darbeleri aşamasının- tamamıyla bilinçdışı olduğunu ve analizde 
yeniden inşa edilmesi gerektiğini savunur. Bu yeniden inşa ile Freud analizandaki bilinçdışı 
bilgi hipotezini kurar. Biz de geçişliliği benzer şekilde üç aşamada ele alacağız. 

Geçişlilikte bu aşamalar nelerdir? İlk önce bir çocuk tepki vermeden bir darbe alır. Tepki 
gösteren, darbe almamasına rağmen, başka bir çocuktur. İlk aşamada geçişlilik annesel işlevin 
bir sonucudur. Hangi annesel işlev? Çocuğu sanrısal arzu nesnesinden ayıran işlev. Buradan 
anlaşılıyor ki çocuğun bir nesneye tepki verebilmesi için gerekli bir geçişlilik işlevi vardır! 
 
İkinci aşama neresidir? Çocuğun, başka bir çocuğa yaşamadığı bir acıyı dayatmasının, nefretin 
örtük olarak annenin acı çekmek zorunda olandan ziyade sadece geçişli olana dair duyabileceği 
sevgiye karışmasıdır. Başka bir deyişle, bir darbe almamış olsa da (ve sadece bu takdirde) 
ötekinin acı çekmesinin sebebi her zaman annemin bana duyduğu sevgidir.   
 
Bu sevgi bizi annenin geçişliliğine geri getirir: 
 

• İlk aşamada bir şey hissederek bir bebek ağlar. Anne, sevgisinden dolayı, ona bir açlık 
ya da susuzluk ya da benzer bir ihtiyaç atfeder. 

• İkinci aşamada ona yemek, su verir; ihtiyacı her neyse karşılar.  
• Üçüncü aşamada, çocuğunun deneyimi hakkındaki ileriki hipotezleri geri dönüp ilk 

hipotezi doğrular. “Böyle ağladığında …’dan (talebe dair hipotez) dolayı olduğunu 
biliyorum” gibi cümlelerde burayı duyabiliriz. Bu üçüncü aşama belirleyicidir. Bahsi 
geçen asla çocuksu değildir, her zaman anneye dair olandır: asla çocuğa ait değildir ki 
zaten çocuk ister yansıma ister içe bakışla olsun her hâlükârda kendine açlık, susuzluk 
gibi bir durum atfetmez. Dolayısıyla burada çocukta olanlara (açlık, susuzluk, vs.) dair 
tahminleri ile çocukta gerçekten olan bitenler arasında tahammül edilebilecek bir boşluk 
yoktur. Gel gelelim burada bir boşluk vardır ve bu yüzden de anne hiçbir zaman 



çocuğun talebine tam olarak cevap veremez. Sadece çocuğunun talebi olarak varsaydığı 
şeye yanıt verir. 

 
Birinci ve üçüncü aşamada arada zaruri olarak bir boşluk varken, bu boşluk ikinci aşamada 
yoktur: eğer olsaydı tek bir hamlede annenin hipotezini geçersiz kılarak geçişliliğin sekteye 
uğramasına neden olurdu. 
 
Genel olarak geçişlilik bir özneyi “yeni bir özneye”, ötekiye, çifte çevirir. Aynı zamanda özne-
nesne konumlarının ve dürtünün yönünün tersine çevrilmesine izin verir. Tam olarak, annenin 
çocuğu önceleyen anneye değin hipotezi olmadan yeni bir özneden bahsedemeyiz. 
 
Çocuğun kendine acı vermesinin sebebi onu gören ötekinin oyuna dahil ettiği geçişlilik midir? 
Buna çekiliyor mudur? O zaman kendine zarar veren arkadaşında, annesinin onda bulduğunu 
bulduğunu söyleyebiliriz. Birincil geçişlilik tamamıyla kaybolmaz. Aynı zamanda, 
gördüğümüz üzere, tüm annesel sevgiyi kendine mâl eden bir tanık vardır.  
 
Kendi kendini inciten ve acısını söze döken çocuğa bakalım. Canı yanar, ağlar ve neredeyse eş 
zamanlı olarak bir söylem üretir. Bu sefer durum bir ötekinin değil, kendi acısını üstlenmektir. 
Taklitte olduğu gibi, anneye değin bir özellikle kurduğu özdeşim bu ıstırabı bastırmaz. Bunun 
yerine, tıpkı annesinin yaptığı gibi, söylemini eklemleyerek, ıstırabın belirmesine izin verir. 
Özetle, annesiyle özdeşim kurarak onu mevcut kılar. Bu varlık-yokluk oyunu annesinin 
söylemini oluşturan bölmeyi tekrarlar ve çağırır. Kısaca, bu yokluk ve varlık diyalektiğini içe 
yansıtmıştır. 
 
Biliyoruz ki doğum çığlığı*** bebek tarafından yöneltilmiş bir taleptir; fakat, bize göre, doğum 
sırasında anneden gelen çığlıklar daha önemlidir. Çocuğun ağlamasını beklememizin sebebi bir 
acı ifade etmesi değildir. Belki de esasen annenin bebeğinin ağlamasını beklediğini gösterdiği 
için önemlidir. Sanki annenin çığlığı bebeğin çığlığını duyurur. Sanki daha şimdiden bebeğinin 
onun ağlamasını öngördüğü hipotezler oyununa girmiştir. Elbette, bebek bu çığlığı 
sahiplenebilsin ve ağlayabilsin diye. Duyduğu acı sayesinde bebeğinin doğum sırasında 
ağlamasıyla ifade ettiği şeye bir sınır getirebilir. Çocuk annenin alarm çığlığını sahiplenir ve bu 
özdeşimle anneden bir yanıt alabilir. Bu özdeşimle, ağlamasının temsil etmek için geldiği bir 
acıdan dolayı defaten bölünmüştür. 
 
Dolayısıyla annenin geçişlilik işlevinin çocuğu tarafından içe yansıtılması tam anlamını bir 
öznenin bedeninin acısıyla ilişkisini belirlemesinde bulur. Burada geçişliliğe dair tipik bir 
patolojiyi, psikotiğin acıya duyarsızlığını hatırlayabiliriz. Bir duvara çarparsa ona vurur; yerine 
geçmesine hiç izin vermemiş, geçişliliğinin içe alımla özdeşimine olanak vermemiş annesinin 
yerini alır. Benzer şekilde psikosomatik hastaların bedenleriyle kurdukları ilişkiyi 
düşünebiliriz. Geçişlilik söyleminin fazlalığından mustariptirler. Öyle ki bu fazlaya karşı 
kendilerini savunmaları gerekir. Bunu da ya geçişlilik üzerine şüphe düşürerek ya da anneleri 
ve kendileri arasına Lacan’ın söylediği üzere arzunun neden olduğu bir ihtiyaç koyarak 
yaparlar. Lacan, bununla ilgili “Psikosomatik olanı ‘bedene dair her şeyde psişik bir taraf 
vardır’ gibi deyişlerin ötesinde tasavvur edilebilmemizin sebebi ihtiyacın arzu işlevine dahil 
olduğu ölçüdür” (Lacan, 1973) demiştir. Dolaysıyla da örneğin kaşınan egzamadır. Özne, 
semptomundan sürgün edilmiş olarak, “kaşınıyorum” diyemez. Bundan afanisis††† yoluyla 

 
*** Birth cry. Doğum ağlaması/çığlığı (ç.n.). 
††† İlk olarak Ernest Jones’un kullandığı bu terim, kastrasyon karmaşasından geçen çocuğun taşıdığı yok olma 
kaygısını ifade eder. J. Lacan ise Jones’un kastrasyon kaygısının öznedeki radikal etkisini ifade etmek için 
kullandığı bu terimi özne kuramının içinden anlamını tersine çevirerek kullanır. Söz konusu olan çocuğun 



sıyrılır. Bu türden geçişlilik fazlasından mustarip özneler için annelerinin onlara ıstıraplarını ve 
mazoşizmlerini sınırlandırmaya karşılık gelen bir söylemle hitap etmediğini söyleyebiliriz. 
 
Istırabı olumlamak, namevcut nesneleri mevcut kılmak, geçişliliğin bir işlevidir. Bu sürecin 
geçişliliğin çifte olumsuzlamasında karşılık bulan çifte bir olumlama barındırdığını 
söyleyebiliriz. Bu çifte olumlama, geçişlilikte Bejahung’un‡‡‡ ne ölçüde kayıtlı olduğunu 
gösterir: sadece gizilgüç olarak mevcut olanı gerçeklikte mevcut kılan, annenin ıstırabıdır.  
 
Geçişlilik işlevininin bu özelliği sayesinde özne bazen namevcut olanı mevcut kılarken, hali 
hazırda mevcut olan bir ikame seçer. Ve burada bahsi geçen sadece imgesel ya da simgesel bir 
ikame değil, son derece gerçek ve hatta eziyet etmek için var olan biridir. Gerçek olduğu için 
artık sadece acı üreten değil, aynı zamanda onu tasdikleyen bir öteki. Bu konum için seçilen, 
çocuğun yeniden bulmak ve zevkini [Jouissance] tekrar etmek istediği ilksel geçişli anne 
olabilir. Egonun benimsediği bu yeni nesnedir. Yasaklamak, engellemek için değil, zevkini 
sınırlamak için “Dikkat et, bir yerini inciteceksin” diyen anne.  
 
Buradan bakarsak anne için bir çocuk sahibi olmanın terapötik bir etkisi olabilir. Aslına 
bakarsanız geçişliliği çalıştırabilme yeteneği, kendi bedeniyle kurduğu ilişkinin paranoid 
taraflarını hassasiyetle değiştirebilmesine olanak sağlayacaktır. Çocuğun bedeni anneninkinden 
farklılaştığı ölçüde burada eksiklik anlamına gelen bir boşluk açılır. Ayna evresinde karanlıkta 
kalan olan işte bu boşluktur. Böylelikle, buradan itibaren eksikliği duygulanımın olumsuzu 
olarak görebiliriz: nefrete de acıya da bakamayız.  
 
 

Geçişlilik ve ses 
(Geçişliliğin sesleri) 

 
Geçişlilikte Öteki’nin yerinde “Ah!” dediğim için bu “Ah!” Öteki’nin yerinden duyulur ve 
ötekide bir etkiye sebep olur ve onu ağlatır.  
 
Duyguyu Öteki’den özneye taşıyan sestir. Özne mesajı taşıyan bu sese duyarlıdır. Dolayısıyla 
geçişlilik sadistçe olabileceği gibi yer değiştirmenin meydana gelmesi ve duygusal bir yatırım 
yapılmasının sebebi de sestir. 
 
Duygunun yer değiştirme sürecini “Ah!” diyenin hangi metaforik süreci üretir?  
 

a) Darbe alandan “Ah!” diyenin yönüne doğru: bir niteliğin içe yansıtmalı özdeşimi vardır. 
 
b) “Ah!” diyenden darbe alan ve bu sesi duyduktan sonra ağlayanın yönüne doğru: ses 

duygunun taşıyıcısıyken, duyguyu ortaya çıkaran özdeşimdir. Geçişli özdeşimin işlevi 
bir duyguyu ortaya çıkarmada ve onu yaşamada bulunur. 

 
kastrasyon kaygısının taşıdığı yok olma tehlikesi değil, simgesel kastrasyona kaydolmadığı takdirde yok olma 
tehlikesidir. (ed.n.)  Gösterenin bir etkisi olarak öznenin Öteki’nin alanında kurulmasının ilk adımıyla beraber 
kendi alanından soyutlanışı, kayboluşu. Bu bağlamda daha fazlası için J. Lacan’ın XI. Seminerinin 27 Mayıs 1964 
ve 3 Haziran 1964 tarihli derslerine bakılabilir (ç.n.). 
‡‡‡ Freud’un metapsikolojisinde merkezi bir terim olmasa da J. Lacan tarafından temsilin oluşumuna dair önemi 
vurgulanan Bejahung, Freud’un “Yadsıma” (1925) metninde bir “ilk edim” olarak nitelediği ve haz ilkesi 
bağlamında içe alma-dışarı atma ve gerçeklik ilkesi bağlamında içerisi ve dışarısı arasındaki ayrımı yapma 
süreçlerinde temsile dair bir ilk yatırım, temsile “Evet” deme, kabul etme anlamlarına gelir. Bununla beraber 
yadsımada temsil bastırmanın etkisinden kurtulup bilincin alanına girerken, Bejahung temsilin oluşumuna dair bir 
önceki adıma dairdir (ç.n.). 



 
Metro istasyonun çıkışında bir kadın elini kapıya kötü bir şekilde sıkıştırmıştı. Seansında bunun 
hakkında neredeyse bir fısıltıyla, sanki kendi kendine konuşur gibi konuşuyordu. “Acı 
çekiyorsam asla serzenişte bulunmam, hiç ses çıkaramam. Acımı bir türlü dışarı vuramam. Elli 
metre kadar yürüdükten sonra acı kalbimin tam ortasına saplandı. Bunu hissetmeye 
başladığımda önce sersemledim. Geçmesini bekledim, sanki hiçbir şey değilmiş gibi. Önemli 
değildi bence. Aslında umarım öyledir çünkü o ele ihtiyacım var. Her neyse, yapacak bir şey 
yok. Bekleyeceğim. Biraz ezildi sanırım.” 
 
Acı üzerine bu kadının annesi ve kendisi arasında bir geçişlilik yoktu: ıstırabını yankılayacak 
bir sesle karşılaşmamıştı. Göstereni acı olan niteliğin içe yansıtmalı özdeşiminde sessiz bir 
boşluk vardı. 
 
Analist: “Büyük bir fiziksel acı hissetmiş olmalısınız, değil mi?” 
 
Kadın cevap verir: “Emin değilim, hatırlamıyorum.” 
Özdeşimsel deliği bir hafıza deliği takip eder: anı yok, anlam yok. 
 
Sonra kadın ekler: “Dirençli olduğum şey acı çekmek değil, canım yanabilir, acı çekebilirim.” 
Görülüyor ki ıstırap onun için imkansızın düzeyinde, Gerçekte değil; geçişliliği tamamıyla 
dışlamış değil, ama çok ince bir farkla, kıl payıyla.  
 
“Anında dışa vurmakla ilgili bir sorunum var. Bir keresinde bütün kolumu kaynar çorbayla 
yakmıştım. Hiçbir şey-tek bir ses bile çıkarmadım. Sürekli bir şeyleri içeride tutuyorum.” 
Öteki tarafından bu konuda talebe dair bir hipotez yok: etrafta formüle edilmemiş bir hipotez 
dolanıyor, ortaya çıkmıyor. Sesini bulamıyor.  
 
“Gerçekten de içerideki fırtınalı, sürekli patlamaya hazır halimle, dışarıya verdiğim, dengeli, 
sakin görünüm arasında büyük bir fark var. Dün radyoda Roland Barthes’ın beden hakkında 
konuştuğu bir kayda denk geldim. Çok güzeldi: “en az bildiğiniz, asla görmediğinizdir -en 
azından eğer bedenden bahsediyorsak.” 
 
Psikanalist yanıt verir: “Bir dansçısınız ve en az bildiğiniz bedeniniz mi?” 
 
Biraz düşündükten sonra, “Onu içeriden biliyorum. Çoğunlukla…” dedi ve sustu. Biraz zaman 
geçtikten sonra devam etti: “Evet onu içeriden biliyorum ama içeride olan nedir, yansıttığı imge 
nedir? Neden bu ikisi hiçbir zaman örtüşmüyor? Ve ötekilerin bizden beklentileri bize ne 
söyler?” 
 
Tüm bu sorular Öteki’nin geçişliliğine dair çağrılar olmakla beraber, aynı zamanda, sonunda 
kendine dair bir talebin formüle edileceğine dair çağrılar ve beklentilerdir. Duygu iletimi için 
bir ses yoktur ve sese özdeşim olmadığı için bir duygulanım açığa çıkmaz.  
 
Bir rüyaya geçer: “Geçen gece rüyamda bir pazara bomba bıraktığımı gördüm. Yok, bir 
otoparktı. Bir dükkândan alınmış, kullanım kılavuzuyla, paketiyle çok basit bir bomba. Tek 
yapmam gereken düğmeye basmak ve hızlıca oradan uzaklaşmaktı. O gün pazar vardı, çok 
kalabalıktı. Sonra ‘bunu neden yaptın, bir sürü insan var, delirmiş olmalısın!’ diye 
düşünüyordum.” 
 



Gerçek bir anne-çocuk geçişliliği yerine narsistik geri çekilmeyle özdeşim diye bir şey varsa, 
onu burada, öznenin Öteki’nin (dünyanın) çılgınlığına dair sorduğu sorulara gelen yanıtlarda 
görürdük.  
 
“Herkes beni görebiliyordu, sanki göz göre göre kendimi cezalandırıyordum. Sanki 
yakalanmak için ne gerekiyorsa yapıyordum.” 
Ve elbette, yakalanmak pahasına olsa da sonunda geçişlilik bulunabilsin diye. 
 
“Sonra görünümümü, kıyafetlerimi değiştirmeye çalıştım.” Yani deneyimini, bedensel 
duygulanımı değiştirmeye çalıştı, fakat “bomba bir türlü patlamıyordu! Belli ki insanlar 
durumdan şüphelenmiş ve acil yardım ekibi çağırmışlar. Ekip geldi ve bana oradan çıkmamı 
söylediler.” 
 
Bir arzu gerçekleşmesi olan rüyada gerçekleşen arzu, işte burada: geçişliliğe dair bir arzu. 
Şurası açık ki acil yardım ekibi, rüya göreni en kötüsünden kurtarmaya dair bir gösteren. 
Rüyada sonrasında olanlar, bu arzunun gerçekleştiğini gösteriyor. 
 
Hatta “Esplanade de la Défence’taydı- Pazar orada kurulmuştu. Bomba patlamıyordu-mutlaka 
patlatmalıydım.” 
 
Analisti sordu: “Patlatmalıydınız? Böyle bir emir mi almıştınız?” 
 
Bir sessizlikten sonra yanıt verdi: “Öyle de diyebilirsiniz. Yapılması gerekendi. Sanki gündelik, 
çok sıradan bir şeymiş gibi. Bomba sadece tetiklenince değerliydi.” 
 
Bu sözlerden geçişliliği ne tür bir coup de force’un ayakta tuttuğunu görebiliriz. 

“O anda -çok hızlı olmalısınız- kaç, kendini koru hem hızlı düşün hem de idrak et…” 
 
Çocuk, geçişliliğin coup de force’una işte bu şekilde kapılır: gerek motor işlev gerek düşünme 
süreci açısından ya da gerek kaçışta gerek mazoşist parçalarda her şey çok hızlı olur. 
 
“Patlamalıydı!” 
 
Analist: “Neden?” 
 
Uzun bir sessizlikten sonra analizan yanıtladı: “Çünkü patlamalıydı… Bir öncesi ve sonrası 
olmalıydı… bir tetik, içimde patlayan, şiddetle dışarı çıkan bir şey olmalıydı. İçerde bir türlü 
dışarı vuramadığım şiddetli bir şey var. Bir tür fiziksel şiddet eylemi olmadan hayatımda bir 
değişiklik yapamam. Sözel şiddet- bu işe yaramaz.” 
 
Rüyanın kurulduğu arzudan bir değişime neden olabilecek, bir kesik atabilecek, hareketlilik 
sağlayabilecek tek coup de force’a, geçişliliğe dair bir talep ortaya çıkar. 
 
“Bu sabah da analitik saatinizin hemen başında getirdiğiniz, hedefi kendiniz olan bir şiddet 
eylemi yaşadınız. Bazen bir şeyi unutmamak için elimize yazarız – bir öncesi ve sonrası?”  
 
“Evet, doğru…” 
 
“Ama bu sefer bunun üzerine konuşabildiniz, değil mi?” 



 
“Evet, haklısınız ama hala nasıl olduğunu anlayabilmiş değilim.” 
 
“Bedeninize bakmak da aynı şey -geçiminizi böyle sağlamıyor musunuz?” 
 
“Evet-kesinlikle!” 
 
Bu giriş seansından sonra -kronolojik olarak üçüncü seans- analist devreye girebildi: bu 
noktadan sonra analizanın söylemi geçişlilik ile damgalanmıştı.  
 
Özdeşime sebep olan temsili (“Ah!”ın, gösteren, yani temsilin temsilcisi olduğu, sözcüğün 
temsili) düşündüğümüzde, özdeşim kurulanın tarafında sadece duygu iletimine yarayan ses 
içerilirken, sesin gerçeği bastırılır. Olumsuzlamanın tersi bir süreçtir: temsil bastırmanın 
hizmetindeyken, duygulanım muhafaza edilir.  Olumsuzlama henüz devrede değilken, sürecin 
tersine işleyişinin neden ve nasılını burada görebiliriz.  
 
Bejahung4 aslında temsilin bastırılması ve duygunun iletimi süreçlerine denk gelir5. Annenin 
geçişli söylemi, karşısındakine bir duygu iletecek ve karşısındaki bu noktadan sonra artık 
deneyimleyeceği bir acının temsilini muhafaza edecektir. 
 
Geçişlilik eksikliğinin tehlikeleriyle, işitsel sanrılardaki ses arasındaki ilişkiler üzerine 
hipotezler üretmeye olanak sağlayan düşünce hatlarını burada ayrıştırabiliriz. Lacan’ın, 
sanrının Simgesel’de hesaptan düşülenin Gerçek’te geri gelmesi olduğuna dair görüşlerini 
hatırlayalım. Geçişli annenin acı, açlık, susuzluk vb. kendi deneyiminden çocuğa atfettiği 
bilgide eksik kalmış olan, eksik kalan ve eksik kalacak olan, daha sonra annenin sesinde, 
Gerçekte belirir. Böylelikle imkansızın -aç ya da susuz değilken öyle hissetmek- üstesinden 
gelinir. Burada geçişlilik ve olumsuz sanrı arasındaki temel bağlantıyı işaret etmekte fayda var. 
Hissetmediğimi hisseden annemin sesini Gerçek’te duyarım. Annemin sesi Gerçek’ken, açlık 
ya da üşümeden Simgeselde duyulan: “uslu dur, ah, acım, ses çıkarma”dır.6 
 
Kendini yakan ya da az daha yakan çocuk, normal ve öncül olarak, tam bir olumsuz sanrı 
içindedir: annenin sesinin Gerçeği, çocuğu bu tür bir sanrının tatmininden mahrum bırakır ve 
tehlikeli olduğundan, gerçek nesneyi hesaba katmaya iter. Annesinin istemediği şey, çocuğun 
sadece sıradan bir zevk nesnesi olduğunu düşünmesidir. Anne bu şekilde, çocuğun böylece terk 
etmesi gereken olumsuz sanrıyı olumsuzlamaya çalışır, fakat bu olumsuzlamada anne, sadece 
kendi deneyiminin ölçüsünü geçişli kılabilir: -olumlu bir sanrıyla- sadece çocuğun yaşamış 
olabileceğinden emin olduğu ıstırabı. Aslında deneyimlediği sanrısal nesnenin (soğuk, sıcak 
gibi türlü tehditler) eziyet ettiği kendisidir. Annenin çocuğun bedenine olumsuz sanrının olumlu 
halini aktarması, kendi bedeniyle kurduğu paranoid ilişki aracılığıyla olur. Böylece çocuk, 
bedenine zulmeden bir nesneyi terk etmeye zorlanır. Anne bu kayıpla çocuğun kendisini 
olumsuz sanrıdan kurtarmada yetkinleşmesini sağlar.    
 
Psikotik geçişlilik (dışarıda bir halının dövüldüğünü duyan hastanın bağırmaya başlaması gibi) 
özneye her zaman bir beden verir: bedeninin olumsuz sanrısı, ki geçişliliğinin kanıtıdır, ona 
geçici olarak bir beden veren olumlu sanrının yerine geçer. Ama duyduğu bir ses değildir ve bir 
ses duyamadığından olumsuz sanrıya geri düşer. Çocuğu palazlayan annenin sesidir: o sesi 
konuşan tam olarak annenin olumlu sanrısı olmadığı için anne onu [sesi] bastırır ve bölünür. 



İşte bu yüzden anne ve çocuk arasındaki geçişlilik bir délire à deux§§§ değildir. Çocuk, Gerçek 
olan bir olumsuz sanrıdan feragat ederken, çocukla konuşan annenin anneliğe değin sanrısını 
belki İmgesel’in düzleminde tasavvur edebiliriz. 
 
 
 

Notlar 
 

1. Yazarların özdeşim tasavvuru, İngilizce’de anlamını yitiren “s’identifie le discours de la 
mére” [annenin söylemini kendinde tanımlayan] neolojizmini meydana getirmelerine 
olanak sağlamıştır. Basitçe, öznenin gelişiminde işleyen süreçte mesele, birinin söylemini 
sahiplenmek, kendi gösteren zincirine eklemlemektir. İçe yansıtmada önemli olan, 
gösterenlerdir. Öznenin bir söylemi edindiği diğer yerlerde daha gündelik “acquire” (elde 
etmek/edinmek) terimini kullandık.  

2. Bu tür bir geçişlilik, bir işlev olarak aynalamaya çok daha yakındır ve zayıf noktası da 
analizanın kendi hakkında söyleyebildiklerinin nominal olarak, olduğu gibi alınmasında 
yatar. Bu makalede geliştirilen geçişlilik kavramı hissedilmeyen, Simgeselde kayda 
geçmemiş olanla, dolayısıyla analizan tarafından bilinçli olarak dile dökülemeyecek olanla 
ilgilidir. 

3. “Affectation” taklit anlamını taşısa da aynı zamanda affect (duygu, duygulanım) kökü ve 
sırasıyla (yaptırmak, neden olmak, sunmak anlamlarına gelen) “-ate” ve bir isim yapım eki 
olan “-ion” eklerinden türetilmiş bir neolojizmdir. Yazarlar “bir duygulanımı ortaya 
çıkarmak” anlamını hedeflemiştirler. Hipotezler oyunu aracılığıyla kuramsallaştırdıkları 
bu süreç Bion’un beta elementleri ve bunların, alfa işlevleri sayesinde dönüşümlerini 
aydınlatması açısından değerlidir.  

4. Bejahung Standard Edition’da “affirmaton” (doğrulama/olumlama) olarak çevrilmiştir 
fakat bir alternatif olarak Laplanche ve Pontalis “postulation” (farz etme/kabul etme) 
kelimesini önermiştir. Bu bağlamda ikinci anlamı tercih ediyoruz.  

5. Duygu ile bağlı olarak çocuğa temsil de sunulur; böylece çocuk, temsili bastırırken 
duyguyu deneyimler.  

6. Charles Baudelaire’in “Meditations” adlı şiirinden. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
§§§ İki kişinin aynı sanrı ya da sanrıları paylaşması anlamına gelen “Délire à deux” ya da “Folie à deux”, tıbbi ya 
da görüngüsel yaklaşımlara göre “ikili/iki kişilik delilik” ya da “paylaşılmış psikoz, paylaşılmış psikotik bozukluk, 
paylaşılmış paranoid bozukluk, vb.” çevirileriyle karşılanabilir (ç.n.). 



Kaynaklar 
 
Bergès, J., & Balbo, G. (1998). Jeu Des Places De La Mére Et De l’Enfant—Essai sur le 
transitivisme. Paris: Erès.  
 
Castoriadis Aulagner, P. (1968). Demande et identification. In: L’inconscient, 7: 23–65, Paris, 
PUF.  
 
Donnet, J.-L., & Pinel, J.-P. (1968). L’identification. In: L’inconscient 7. Paris: PUF. 
 
Freud, S. (1919e). A Child is Being Beaten. S. E., XVII (1917–1919). London: Hogarth. 
 
Freud, S. (1925). Negation. S. E., XIX. London: Hogarth. 
 
Lacan, J. (1973). Séminaire XI, Les Quatre Concepts Fondamentaux. Paris: Le Seuil, p. 207.  
 
Lacan, J. (2001). Les complexes familiaux dans la formation de l’individu. In: Autres Écrits. 
Paris: Le Seuil, pp. 23–84.  
 
Lacan, J. (2006). Ecrits. B. Fink (Trans.). New York & London: W. W. Norton & Company. 
 
Wallon, H. (1949). Les origines du caractère chez l’enfant. Paris: PUF. 
 
Wernicke, K. (1906). In: Jaspers (1946) General Psychology. Manchester: Manchester 
University Press, 1963. 
 
Winnicott, D. W. (1965). The Maturational Processes and the Facilitating Environment. 
London: Hogarth Press.  
 

 
 
 
 
 
 
 


