N Collége de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

: | Le Transfert
Jacques Lacan

Lecon XIV du 15 mars 1961
Présentée par Angela Jesuino et Stéphane Thibierge
au College de I’ALI, le 3 novembre 2025

Angela Jesuino : Bonsoir a tous, on va y aller pour la legon XIV.

Mais avant de rentrer dans le corps méme de cette legon je voudrais encore vous dire
quelques mots sur le contexte dans lequel Lacan a tenu ce séminaire. Je suis un peu
enrouée donc si vous n’entendez pas, n’hésitez pas a me le faire savoir. J'ai parlé un petit
peu de ce contexte, rapidement, a la fin de la derniére pléniére mais je voulais reprendre ici
le texte dont je vous ai indiqué la lecture, qui est La direction de la cure et les principes de
son pouvoir, qui a été écrit en 1958 mais dont la publication est contemporaine de ce
séminaire de Lacan. Et je vous [en] ai indiqué la lecture et plus spécialement la partie Il
intitulée Ou [en] est-on avec le transfert ? Je ne sais pas si vous avez eu la curiosité d’y
jeter un coup d'ceil mais je compte insister sur ce texte. Et pourquoi ? Tout d’abord, parce
qu’il est une sorte d’état des lieux qui peut nous permettre de mieux mesurer l'importance
de ce que Lacan va avancer pour traiter, théoriser la structure de 'amour de transfert.
Ensuite parce que Lacan dévoile déja en 1958 le chemin qu’il va prendre pour se démarquer
nettement des théories de I'époque sur le transfert et le contre-transfert, contre-transfert
qu’il a commencé a traiter spécifiquement dans la legcon Xlll et qu’il va poursuivre dans la
lecon XIV. Il va poursuivre, effectivement, en prenant un tout autre chemin d’élaboration que
celui de ses contemporains. Donc je vais souligner pour vous quelques points qui m’ont
paru pertinents dans ce texte par rapport aux questions qu’il va traiter dans cette lecon du
15 mars 1961 et qui peuvent nous donner une profondeur de champ. Je vais essayer de
faire dialoguer, un tout petit peu, ce texte des Ecrits avec cette legon du séminaire. On va
voir ce que ¢a donne, si cela peut nous éclairer.

Lacan commence cette partie |ll donc en dénongant les théories du transfert, en disant
gu’elle souffre d’'un défaut central. Lequel ? L’axe de I'objet, objet partiel, objet du désir qui
se présente comme bris€, décomposé, dit Lacan a ce moment-la. Agalma dirions-nous avec
Lacan apres cette année de séminaire sur le transfert c'est-a-dire I'objet constitutif, cause
du désir. Lacan va, comme nous le savons maintenant, introduire cet objet partiel dans
'équation du transfert. Et nous allons voir dans cette lecon, de fagon plus précise, l'utilité
théorique, clinique, technique de cette affaire.

Lacan va ensuite critiquer la notion d’introjection inter-subjective qui vient s’installer dans
une relation duelle ou la fonction du tiers est négligée et ou les théories de I'époque trouvent
leur origine. Il souligne la dimension purement imaginaire de ces théories et regrette que les
auteurs de ces théories ne sachent pas ce que ¢a veut dire une incorporation symbolique,
terme qu’il va reprendre dans cette lecon XIV justement. Je prends une autre citation de
Lacan un peu plus loin :

page 1/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Il n’y a pas de limite aux abrasements de la technique par sa déconceptualisation.’

C’est une alerte sérieuse, on ne peut pas décorréler théorie pratique et technique. Nous
verrons dans cette lecon du séminaire les conséquences sur l'interprétation de la demande
et sur la fagon d’y répondre, de ce défaut d’'une théorisation rigoureuse de ce qui est la en
jeu pour le sujet et pour I'analyste dans la direction de la cure.

Si vous voulez bien une derniére citation, elles sont courtes :

Nous n’avons d’autre dessein que d’avertir les analystes du glissement que subit leur
technique, a méconnaitre la vraie place ou se produisent ses effets. [...]

Il reste que les incertitudes flagrantes de la lecture des grands concepts freudiens sont
corrélatives des faiblesses qui grevent le labeur pratique.?

Ce commentaire, il me semble, reste tout a fait d’actualité. Et je dois vous dire que jétais
agréablement surprise, lors de ma participation a une rencontre de psychanalystes a Sao
Paulo, la récemment — par Zoom comme on peut le faire —, une rencontre organisée par
Iinstitut Vox, un institut psychanalytique, autour de cette préoccupation de la difficulté de
lire Freud aujourd'hui, et de la difficulté dans la formation méme des analystes de ce retour
a Freud. Donc voila ou nous en sommes: des analystes réunis pour discuter de cette
difficulté et [de] comment faire. C’est pas rien.

Je reprends ce qu'il dit a la page 612 :

Nous voulons faire entendre que c’est [a] la mesure des impasses éprouvées a saisir leur
action dans son authenticité que les chercheurs comme les groupes viennent a [la] forcer
dans le sens de l'exercice d’un pouvoir.3

Alors pourquoi est-ce que je vous raconte tout ¢ga ? Pour vous dire que Lacan va loin dans
les conséquences, y compris pour la vie des groupes analytiques, de cet état de fait, de ces
abrasements, de ces glissements, de ces incertitudes théoriques et techniques qui
traversent le champ analytique a ce moment-la et contre lequel il va forger sa théorie, tenir
son enseignement.

Revenons au séminaire et [a] cette lecon XIV car il me semble qu’elle va mettre en lumiére
ce que Lacan vient justement proposer face aux impasses qu’il nomme, localise dans le
texte de La direction de la cure concernant notamment le transfert et le contre-transfert et
c'est a la lumiére de ce qu’il a dégagé de son commentaire du Banquet a savoir la
correspondance — ou I'équivalence — de l'agalma et de l'objet partiel, pour les nommer
encore une fois car c’est autour de ces deux objets partiels, oral et anal, qu’il va travailler
dans cette lecon.

Alors de quoi il s’agit dans cette lecon XIV ? Il s’agit de montrer que dans le circuit de chaque

' La direction de la cure et les principes de son pouvoir, Ill — Ot en est-on avec le transfert ?, point 8
2 | a direction de la cure et les principes de son pouvoir, Ill — Ou en est-on avec le transfert ?, point 9
3 idem

page 2/ 20



S 4 A L I Collége de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

demande, ici orale et anale, il faut situer la dialectique du sujet et de I'Autre, y situer
comment le sexuel y rentre, situer la place du désir, tout en nous faisant des mises en garde
spécifiques a chaque type de demande. C’est un plaidoyer pour ne pas répondre a la
demande de I'analysant, pour ne pas comprendre trop vite, au risque d’éteindre le désir, de
rater véritablement ce dont il s’agit dans une analyse. Mais avant il va situer les choses en
rappelant le titre du séminaire pour souligner la disparité subjective et pour affirmer encore
une fois que les positions des deux sujets ne sont pas équivalentes. Pas d’intersubjectivité,
donc — ce qu’il disait déja en 1958. Pas de situation non plus : I'analyse n’est pas une
situation ou le transfert et le contre-transfert se répondent, il ne s’agit pas non plus d’une
situation ou deux sujets se répondent, ou deux inconscients communiquent. Pour Lacan, le
contre-transfert, a savoir l'implication nécessaire de l'analyste dans une situation de
transfert, est une conséquence purement et simplement nécessaire du phénoméne de
transfert lui-méme, si on I'analyse correctement. Lacan prend le contre-transfert comme un
effet l1égitime du transfert comme il I'a dit dans la legon précédente, la lecon XIllIl. Le contre-
transfert est donc inhérent a la structure de ce qui se passe quand quelqu’un vient adresser
une parole a un autre. C’est un fait de structure, I'analyste y est pris et impliqué ; il reste a
savoir comment, comment aborder le transfert du cété de I'analyste ? C’est [ce] a quoi
Lacan va s’employer.

Est-ce gu'il faut prendre le contre-transfert du c6té de I'affect dont 'analyste est touché dans
lanalyse ? Est-ce cela qui va permettre le repérage clinique, voir un mode d’intervention de
lanalyse ? Et qu’est-ce qui vient légitimer cet usage du contre-transfert ? Alors la C’est
intéressant parce que, ce qui se dit, c’est que ce sont les moments d’'incompréhension qui
obligent les analystes a passer a un autre mode de communication, a un autre instrument
dans sa fagon de se repérer dans I'analyse du sujet. Et je veux vous demander de retenir
ce terme d'incompréhension car il va apparaitre plus tard dans la legon en rapport avec le
désir. A toutes ces questions, Lacan répond d’'une fagon tranchante. Ce dont il s’agit dans
'analyse c’est [de] la mise au jour de la manifestation du désir du sujet, et pas autre chose.
Et en effet c’est autour du théme de compréhension que va pivoter ce que Lacan entend
nous montrer sur les rapports de la demande et du désir. Qu'est-ce que cela veut dire
comprendre ? C’est dans la mesure ou nous croyons pouvoir répondre a la demande du
sujet que nous sommes dans le sentiment de comprendre. Vous voyez, autour de ces deux
signifiants, compréhension et incompréhension, il y a des choses qui vont tout a fait
s’articuler dans cette lecon. Lacan va prendre le temps de définir chacun des termes,
d'abord la demande et ensuite le désir. Donc c’est quoi une demande ? En effet, Lacan
constate que les analystes sont dans la méme confusion dont patissent les névrosés entre
demande et désir. Pour sortir de ce magma, Lacan nous propose de reprendre de fagon
rigoureuse le terme de demande et de désir, et de commencer a élucider le rapport entre
eux.

Il apporte, pour cela, quelques précisions sur ce qu’est une demande : donc elle n’est pas
explicite, elle n’est pas consciente, elle est cachée pour le sujet lui-méme et doit étre
interprétée. Il y a la une difficulté de répondre sur le plan conscient a une demande
inconsciente. Et ce d’autant plus que les besoins du sujet qui parle doivent passer par le
défilé de la demande. Cela fonde ceci que tout ce qui est tendance naturelle chez le sujet
qui parle a a se situer dans un au-dela et dans un en-dec¢a de la demande. Dans un au-dela
qui est la demande d’amour, et dans un en-deca qui est ce que nous appelons le désir, avec
ce qui le caractérise comme condition absolue, dans la spécificité de son objet a, objet
partiel inclus dés l'origine. Ca, c’est quand méme quelque chose sur lequel il va revenir a la
toute fin de la legcon. Ce faisant vous voyez que Lacan sort d'un circuit demande, réponse,
satisfaction pour le complexifier, en en articulant d'emblée demande, amour, désir et objet.

page 3/ 20



4 A L I Collége de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Lacan va commencer a articuler le circuit de la demande et du désir, nous montrer comment
ils s’installent selon les types d’objets partiels en question, et sur comment ¢a détermine les
types de dialectique entre le sujet et le grand Autre dans cette topologie a trois : sujet, Autre,
objet — ce qui intéresse évidemment la relation transférentielle. Donc il va partir des phases
de la demande, commencant par la demande orale qu’il définit comme ceci :

C’est la demande d’étre nourri, qui s’adresse a [...] cet Autre qui entend, [...] désigné comme
le lieu de I'Autre. [C’est a cet Autre que le sujet adresse], a son insu, [la] demande d’étre
nourri.

Et Ia, comment vous dire, comme Lacan [le] fait souvent il y a un revirement, n’est-ce pas.
A cette demande d’étre nourri répond une autre demande au niveau de I'Autre, la demande
de se laisser nourrir. Alors comment ¢a se fait, a quoi cela est di ? Cela est di au fait que
toute demande doit passer par la parole, étant a se structurer comme ceci qu’elle appelle
de I'Autre sa réponse inversée. Cette inversion est due a la propre structure signifiante au
lieu de I'Autre. Nous voyons ici les conséquences logiques dans la relation a I’Autre du fait
que, chez le sujet parlant, la demande implique ce passage par le signifiant.

La demande orale nous montre bien que ce n'est pas une demande qui appelle une
réponse, ce qui viendrait assurer la satisfaction. Du fait que nous parlons, ce n’est pas si
simple. Il y a la demande du sujet et sa rencontre avec la demande de I'Autre, la rencontre
ici de deux demandes d'ou Lacan va nous dire que va surgir le désir. Car dans ce qui semble
étre fait pour se rencontrer, se boucler, peut apparaitre des conflits, une confrontation. Ici il
fait référence a la clinique du nourrisson, un infime gap, une béance, une discordance ou
s'insinue cette discordance, un échec car il ne s’agit pas de la rencontre de deux tendances
mais rencontre de deux demandes. C’est dans cette rencontre d’'un désir qui vient déborder
cette demande et qu’elle ne saurait étre satisfaite sans que ce désir s’y éteigne. Et c’est
pour que ce désir ne s’éteigne pas que le sujet peut, méme en ayant faim, ne pas se laisser
nourrir, refuse de disparaitre comme désir du fait d’étre satisfait comme demande. C'est |a
qu'on peut saisir au mieux que l'extension ou I'écrasement de la demande dans la
satisfaction ne serait se produire sans tuer le désir. [C’est] |a aussi que nous pouvons lire
ambivalence premiére propre a toute demande, a savoir que toute demande implique aussi
que le sujet ne veut pas qu’elle soit satisfaite, visant soit la sauvegarde du désir [soit le
témoignage] de la présence aveugle du désir innommé et aveugle. Vous savez c’est
vraiment, comme je le disais au départ, un plaidoyer par rapport a cette question : comment
entendre une demande et qu’est-ce qu'on peut en faire ? Il y a la une finesse de cette
dialectique de la demande du désir au prix de ne pas écraser la topologie du trois, sujet,
Autre, objet, sous le poids de la seule dimension de lI'imaginaire, dans la seule dimension
duelle dans laquelle les théories de 'époque semblent étre immergée. Finesse clinique de
ce qui vient se jouer la, dans cette dialectique pour une sujet, comme [I'anorexique] le
montre dans son refus de se laisser nourrir. Donc vous voyez bien [en quoi] il est a contre-
courant de ce que se dit a son époque.

Mais le désir, qu’est-ce que c’est ? En quoi la demande orale est sexuelle ? Si la demande
orale a un sens c’est parce qu’elle est cannibale. Le sujet a a se nourrir du corps de celui
qui le nourrit et, ce que nous appelons relation sexuelle, c’est cela par quoi la relation a
'Autre débouche dans une union des corps. Et l'union la plus radicale, comme le rappelle
Lacan, est celle de I'absorption originelle, de l'incorporation du corps de 'autre a I'horizon
du cannibalisme et qui caractérise la phase orale. Je ne vais pas pouvoir développer c¢a la
maintenant mais cette question de cette demande, de cette absorption originelle, que le

page 4 / 20



’ A L I College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

cannibalisme représente, a tout a fait a voir avec la premiére identification. Il y a la quelque
chose de tout a fait important.

Par cette bouche qui a faim passe aussi I'expression de la demande dans une chaine
signifiante et la possibilité de désigner la nourriture qu’elle désire. Pas celle-la, autre chose,
négation ou éclate la spécificité de la dimension du désir et de son objet. L3, il y a une
premiére mise en garde de Lacan et il y en aura d’autres dans cette legon effectivement trés
clinique. Il nous dit I'extréme prudence que nous devons avoir dans nos interventions, nos
interprétations au niveau de ce registre oral. |l va faire ce méme genre de mise en garde en
ce qui concerne la demande anale plus tard. Pourquoi ? Parce que cette demande se forme
au méme point, au niveau du méme organe ou s’érige la tendance : la git le trouble, la
possibilité de produire toutes sortes d’équivoques en lui répondant et de ce qui lui est
répondu résulte la préservation de ce champ de parole et [la] possibilité d'y trouver toujours
la place du désir mais aussi la possibilité de toutes les suggestions de la part de ceux qui
tentent d’'imposer au sujet que son besoin est insatisfait, [qu’] il N’y a plus qu’a se contenter,
d'ou la frustration compensée et le terme de lintervention analytique. Ca, ¢a intéresse le
transfert, ca a un impact sur le transfert.

Une fois, Melman m’avait adressé une jeune patiente et par la suite je suis venue en contrble
avec lui. Cette patiente était une vomisseuse et il m’a dit trés vite, « faites attention, elle va
VOus vomir », ce qui n’a pas loupé. Au bout de quelques entretiens, elle a disparu sans mot
dire, elle est partie. J'ai été vomie. Voila.

Lacan va passer au stade de la libido anale la ou il croit pouvoir rencontrer, attendre et
réfuter un certain nombre de confusions qui s’introduisent dans l'interprétation analytique.
Vous voyez, I'articulation entre I'objet mis en jeu dans le transfert, et l'interprétation. Alors
gu’elle est la demande de ce stade anal ? C’est la demande de retenir I'excrément, fondant
quelque chose qui est un désir d’expulser. Mais la demande anale, dit Lacan, elle est plus
complexe, elle est essentielle. En effet, il faut essayer de saisir ce que la demande anale
met en jeu dans cette dialectique de la relation du sujet a I'Autre autour de cet objet
excrémentiel qui apparait alors comme don, cadeau a la mére, ce qui le légitime. Comme
on sait, 'enfant emploie ce cadeau excrémentiel comme moyen d’expression et la nous
avons aussi toute une clinique qui le met en exergue a savoir la constipation ou au contraire
I'encoprésie. Le stade anal se caractérise en ceci que le sujet satisfait un besoin uniquement
pour la satisfaction d’'un autre. Ce qui n’est pas la méme chose qui s’articule dans la
demande orale. Ce besoin, on lui a appris a le retenir uniquement pour qu’il se fonde,
s'institue comme l'occasion de la satisfaction de l'autre qui est I'éducateur. Et c’est pour
autant que quelque chose que le sujet a, lui est demandé comme don, que l'on peut dire
que l'oblativité est liee a la sphére de 'objet anale, qu’elle [y] trouve sa racine et pas ailleurs,
nous dit Lacan. Quelle est la conséquence de cette demande qui s’articule en ces termes ?
C’est que la marge de la place qui reste au sujet comme tel, la marge du désir, vient dans
cette situation étre symbolisée par ce qui est importée dans 'opération. Lacan dit ¢a :

Le désir, littéralement, s’en va aux chiottes.

La symbolisation du sujet comme ce qui S’en va [aux chiottes] est proprement ce que nous
rencontrons dans l'expérience comme lié le plus profondément a la position du désir anal.

Ce que la demande anale met en exergue, c’est [qu'il s’agit de] satisfaire la demande de
lautre, faire cadeau a l'autre, faire don a l'autre, s’identifiant a I'objet de la demande de
lautre. Il s’agit ici de repérer le rapport foncier, fondamental du sujet, comme désir, avec

page 5/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

l'objet le plus désagréable, [...] dans I'analyse des conditions du désir. Et Lacan va nous
dire [que] si on ne pige pas ¢a, on [ne] comprend rien.

Alors, quid alors du sexuel, dans ce type de demande ? Le sexuel ne peut rentrer ici que de
facon violente, sadique. C’est dans la mesure [ou] l'autre [...] prend la dominance dans la
relation anale que le sexuel va se manifester dans le registre qui est propre a ce stade.
Comment ? C'est a partir de ce qui, dans le stade anal comme structure sadique ou
sadomasochiste, est un point d’éclipse maximum du sexuel, un point de pure oblativité anale
— Cc'est ¢a qui peut paraitre paradoxal —, qu’il y a une remontée vers ce qui va se réaliser
[dans le] stade génital. Et, dans ce sens, I'anal prépare au génital. Ca veut dire quoi ?

Que la préparation du stade génital [...] — pour qu’il puisse se situer [...] comme désir —
prend son amorce, [...] son départ, a son point de résurgence dans la relation a l'autre
comme subissant [lattente [d’une] menace suspendue, [d’une] attaque virtuelle qui
caractérise [...] la théorie sadique de la sexualité.

Qu’est-ce qui fonde la structure du fantasme sadomasochiste ? Quelle est la position du
sujet a ce point pivot du stade anal ?

Il est de la merde qui ne demande qu’a s’éliminer, dit Lacan. C’est sur le fondement de sa
propre élimination que ['obsessionnel] fonde [son] fantasme. [...]

[Alors] si les choses sont vraiment fixées a ce point d'identification du sujet au petit a
excrémentiel,

Parce que c’est ¢a que cette demande anale met en exergue,

Qu’allons-nous voir ?

Alors ce qui intéressant c’est que contrairement a la demande orale, la demande n’est pas...
— comment dire ¢ca ? — la demande est articulée par la bouche, dans le stade oral, mais ¢a
ne se passe pas comme ¢a dans la demande anale. Ce qui n'empéche pas que nous
pouvons voir la fonction symbolique du ruban excrémentiel dans l'articulation méme de la
parole, ¢a c’est assez formidable, dans les coupures, explosions propres au bégaiement
par exemple. Méme avec cet objet le plus désagréable, la question de la demande et ses
implications du c6té du désir apparait dans l'articulation méme de la parole. Une autre
remarque clinique vient a la suite de 'exemple du Bout de Zan* qui met en exergue la
phénoménologie de I'enfant comme objet excrémentiel pour rappeler, et la je cite Lacan
aussi :

[Que] nous devons plus qu’ailleurs, au niveau anal, étre réservés quant a la compréhension
de lautre, précisément en ceci que toute formulation de sa demande [limplique si

4 Personnage d’'une publicité des réglisseries uzétiennes Zan, mentionné par Lacan, p. 342 (édition ALI, aolt
2015)

page 6 / 20



DAL
= College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

profondément que nous devons y regarder a deux fois avant d’aller a sa rencontre.
Cela veut dire qu’avec l'obsessionnel,

nous dit Lacan. Et c’est intéressant la fagon dont il articule ¢a,

Il ne faut pas lui donner ga d’encouragement, de déculpabilisation, voire de commentaire
interprétatif qui s’avance un peu trop [loin] [...] [car vous risquez alors de] concéder [...] a
ce mécanisme par quoi il veut vous faire manger son propre étre comme une merde,

Ce qui n’est pas lui rendre service. Vous voyez, dans le cas de ma patiente, 13, j’ai été vomie.
Ici, il s’agit de se faire manger son propre étre comme une merde. Vous voyez comme tout
¢a apparait dans le transfert. Et Lacan reprend la question de l'introjection symbolique pour
dire qu’elle a a se placer ailleurs pour restituer a 'obsessionnel la place du désir.

Ce que le névrosé veut étre le plus communément, c’est le phallus

Et ce serait indu de lui proposer cette communion phallique, [de] lui proposer ce court-circuit
de ses satisfactions.

L'objet phallique comme objet imaginaire ne saurait en aucun cas préter a réevéler d’'une
fagon compléte le fantasme fondamental. Il ne saurait en fait, a la demande du névrosé, que
répondre par [...] une oblitération, [c'est-a-dire lui offrir la possibilité] d’oublier un certain
nombre des ressorts les plus essentiels qui ont joué dans les accidents de son acces au
champ du désir.

Je signale ce mot d’accident parce que ¢a a a voir avec le défilé de la demande. Il y ala des
choses qu’il ne faut pas escamoter. Il ne faut pas de court-circuit, de communion avec cet
objet imaginaire.

Lacan, avant de conclure, [signale] un point important de son parcours dans cette legon :

Si le névrosé est désir inconscient, c’est-a-dire refoulé, c’est dans la mesure ou son désir
subit I'eclipse d’une contre-demande.

D’ou lui vient-elle ? De ce méme lieu qui contribue a la construction du Surmoi, qui est une
facon de satisfaire a cette contre-demande, de faire jouir I’Autre, pourrions-nous dire.

Pour conclure, Lacan va reprendre, aprés ce parcours, le terme méme du début de la lecon
a savoir :

que tout mode prématuré de linterprétation — en tant qu’elle comprend trop vite, en tant
qu’elle ne s'apercoit pas que ce qu'il y a de plus important a comprendre dans la demande

page 7 / 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

de l'analysé, cest ce quil y a au-dela de cette demande, c’est la marge de
I'incompréhensible qui est celle du désir —,

Vous voyez les mots qu’il a posés tout au début de la legon. De ce désir, je rappelle, aveugle
et innommeé,

que c’est dans cette mesure qu’'une analyse se ferme prématurément et [...] est manquée.

Il va plus loin pour signaler que dans la parole donnée au sujet, le lieu du désir doit étre
reconnaissable pour lui. Que ce lieu doit rester un lieu habitable pour son désir. C’est pas
rien de dire ¢a, dans la fagon dont on peut répondre dans la cure.

Au-dela de toute nourriture de la parole, ce dont le sujet a vraiment besoin c’est [de I'ordre
de la métonymie du désir], c’est ce qui n’est en aucun point de cette parole ; et donc que
chaque fois que vous introduisez [...] la métaphore, vous restez dans la méme voie qui
donne consistance au symptéme ;

Ca reste un symptéme en tout cas par rapport au désir qu’il s’agirait de mettre en lumiére.
Qu’est-ce qu'il faut entendre dans cette indication précise et rigoureuse de Lacan si ce n’est
le fonctionnement métonymique du désir ?

Alors la il y a une remarque importante parce que :

Si le sujet est dans ce rapport singulier a l'objet du désir, c’est qu'il fut d’abord lui-méme un
objet de désir qui s’incarna.

Si la parole comme lieu de désir est source de toutes les ressources, le désir est aporie,
manque de ressources : c'est du cété du manque. Et il fait une phrase absolument poétique,
jolie, il dit :

Cette aporie absolue s’approche de la parole endormie, et se fait engrosser de son objet.
Qu’est-ce-a dire, sinon que cet objet était déja la et que c’est lui qui demandait a venir au
Jour.

Vous voyez, cet objet inclus dés le départ, comme disait Lacan au début de la legon.

Les derniers mots de Lacan vont relier au Banquet qu’il ne lache pas. La métaphore de
Platon de I’ame errante qui hésite avant de savoir ou elle va venir habiter trouve son support
[...] dans cet objet [du désir] qui est la d’avant sa naissance, inclus dés le départ comme il
[le] disait encore une fois au début de la legon. Et Socrate sans le savoir quand il fait I'éloge
d’Agathon, gu’est-ce qu'il veut faire ? Ramener Alcibiade a son ame, mais en faisant quoi ?
En faisant naitre au jour cet objet qui est I'objet de son désir.

Le dernier mot de la lecon est un mot contendant :

page 8/ 20



’ A L I College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Cet objet but et fin de chacun, limité sans doute parce ce que le « tout » est au-dela, [qui]
ne peut étre congu que comme au-dela de cette fin de chacun.

Pour ne pas rester tout a fait sur cette phrase énigmatique, n'oublions que c’est déja dans
I'’Autre que 'objet a fonctionne donc inclus dés le départ et que c’est le travail de I'analyste
qui grace au transfert peut venir mettre a jour le fantasme fondamental comme ce qui vient
instaurer le lieu ou le sujet peut, autant que faire se peut, se fixer comme désir en-deca de
la demande et au-dela de la fin de chacun, ce qui reste tout de méme mystérieux, sauf a
faire appel aux poétes. Et pour faire entendre quelque chose de cet au-dela déja-la et au-
dela de la fin de chacun, je voulais vous citer quelques mots de ce livre que je suis en train
de lire et que jaime beaucoup qui s’appelle Jusqu’au bord de son rabbin... c’est pas mal !
Jusqu’au bord de son ravin, Les verbes de l'écriture. Ce sont huit lecons au Collége de
France sur la question de la création et de I'écriture d’'un auteur qui s’appelle Wajdi
Mouawad, qui est un auteur libanais, auteur, interpréte, dramaturge, metteur en scene. Donc
il va prendre une série de huit verbes pour parler de la question de la création et de I'écriture.
Il va commencer par I’épiphanie du verbe étre. Je vais vous citer quelques phrases :

On ne crée rien par sa propre volonté. On ne fait rien surgir de son propre néant. Ce n’est
pas un onanisme, ¢a vient toujours de I'extérieur, c’est une rencontre, ¢a vient vers nous,
¢a nous regarde depuis 'ombre. Ca ne nous appartient pas, nous n‘’en sommes ni les
inventeurs, ni les propriétaires. Quelque chose, tapi dans I'ombre, nous regarde ; ce qui
brouille nous regarde. Cette ombre, ou le bruissement est tapi, se trouve dans une réalité a
part. Un espace qui n’est pas accessible matériellement. Je veux dire par la qu’'on ne peut
pas s’y rendre avec notre corps. Pourtant ¢a nous regarde. Ca me regarde. Et parce que je
n’arrive pas a définir ce ¢a qui me regarde alors forcément ¢ca me hante. Je n’arréte pas d’y
penser. On n’invente jamais ce qui va donner un sens a notre vie, au contraire. Ce qui va
lui donner un sens vient vers nous, vient d’avant nous, non pas parce qu'il existe un Dieu
ou quoique ce soit de ce genre mais parce que l'idée méme de notre existence, le fait qu'on
existe, la fait surgir. Ca travaille en nous, mystérieusement.

Nous n’inventons pas ce que nous portons. Au contraire, ce qu’on n’a pas inventé s’invente
en nous, justement parce qu’on n’a pas conscience de sa présence.

Voila un petit peu, pour donner une autre...
Intervenant : C’est quoi le titre ?

Angela Jesuino : Jusqu’au bout de son ravin... et pas de son rabbin (rires).

Voila a peu prés ce que je voulais vous dire, en paraphrasant beaucoup le texte de Lacan,
mais c’est tellement riche d’indications. Et c’est vraiment... jinsiste, en disant cela, on
entend beaucoup [rappeler] que Lacan dit qu’il ne faut pas répondre a la demande du sujet
mais, la, on comprend pourquoi. C’est ca, I'os de la legon, la on comprend pourquoi et
quelles sont les conséquences de prendre cette demande a la Iégére comme si c’était une
demande consciente. C'est une demande a interpréter, dit-il, avec le plus grand soin.

page 9/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Bon, ca nous laisse le temps de discuter un petit peu.

Stéphane Thibierge : Oui, merci beaucoup, Angela. Merci de ton parcours, qui comme a
chaque fois est trés précis et n’évite aucune difficulté du texte de la lecon.

Personnellement j'ai été trés sensible a la maniére dont tu I'as déplié, y compris dans ses
aspects pas forcément évidents. Mais comme tu I'as bien souligné, effectivement, c’est une
lecon qui articule son propos, qui est tendue entre le terme de compréhension, que Lacan
pose dés le début, et puis a la fin, ce que tu as beaucoup souligné a juste titre, c’est-a-dire
comment... évidemment, on peut pas rester muet face, enfin, en tant qu’analyste on peut
pas la boucler tout le temps, mais Lacan dit pas le contraire, il dit juste que quand on apporte
des métaphores, eh bien — parfois c’est souhaitable, hein — on vient contribuer au symptéme
du sujet ; il le faut parfois, parce que...

Angela Jesuino : Oui, mais si ¢a contribue au symptdme du sujet, c’est aussi parce que c’est
du coté du sens, d’une création de sens qui, des fois, vient... enfin, il faut savoir d’'ou on se
situe, pour parler de la métaphore.

Stéphane Thibierge : Mais oui, et c’est la que se situe toute la question de ce qu'on a appelé
a tort le contre-transfert. C’est que, tout ce que va produire I'analyste, y compris son silence
d’'ailleurs, dans le cadre de la cure, ne peut que résonner dans une sorte de position en
réponse a ce qui vient de 'analysant. C’est la que le contre-transfert intervient de toute
facon, sauf que c’est pas un contre-transfert...

Angela Jesuino : Non, c’est le transfert, tout court.

Stéphane Thibierge : C’est le transfert tout court qui produit ¢a.

Angela Jesuino : C’est ¢a, c’est un fait de structure, on est pris dedans.

Stéphane Thibierge : Absolument. Tu I'as trés bien mis en valeur.

Est-ce que de votre cbté, vous qui avez lu la legon, qui 'avez travaillé, est-ce qu’il y a des...
ou alors en entendant ce qu'en a apporté Angela ce soir, y a-t-il des remarques, des
questions que vous souhaitiez lui adresser ? Ce serait bienvenu. Oui, David ?

David Glaserman : C’est pas tellement une question, c’est plus une remarque sur la legcon.
Lacan évoque les Triebe, [il parle] des pulsions dans la lecon, qui sont finalement la prise
du corps par le langage, par le symbolique. Et moi jai lu la legon un peu avec cette grille-1a,
et la question a laquelle jai pas répondu d’ailleurs, de...finalement du corps, dans le
transfert. Que ce soit le corps de l'analysant ou le corps de I'analyste. Question, ouverte,
dans ma réflexion, mais qui m’est venue a la lecture de cette legon.

page 10/ 20



JALI

Angela Jesuino : Vous savez, on peut prendre ¢a par 'exemple négatif : aujourd’hui on fait
beaucoup d’analyse par Zoom, par téléphone, etc., ou le corps, le poids du corps n'y est
pas. Et... je ne sais pas quelle est votre expérience... on peut le faire, sous certaines
conditions, mais je pense que le travail ne s’articule pas du tout de la méme fagon, et y
compris parce qu’il faut beaucoup plus de temps, et beaucoup d’astuce pour qu’il y ait —
jaime pas ce terme mais c’est comme ¢a que je vais le dire — une véritable rentrée en
analyse. Ca peut étre treés long, et des fois pas se faire. C’est une fagon de répondre par...

College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

David Glaserman : Oui... c’est intéressant, parce que, sans rentrer trop dans le détall, jai
un patient comme ¢a qui était, enfin qui est venu me voir et qui, du fait de son travail, est
parti a I'étranger, donc le travail qui avait été initié a mon cabinet se poursuit par téléphone.
C’est effectivement pas du tout le méme travail, ce qui [...] m’agace un peu parce que je me
dis, s’il était resté en région parisienne, pour venir me voir physiguement a mon cabinet,
c’est vrai qu’on pourrait avancer sirement un petit peu mieux. Donc voila, je suis d’accord
avec cette maniére de me répondre.

Angela Jesuino : Oui, oui. Parce qu’il y a le poids du corps du patient, mais il y aussi le poids
du corps de l'analyste. Et puis la fagon dont on peut éventuellement intervenir avec son
propre corps.

Stéphane Thibierge : Mais vous-méme, David, vous répondez comment a votre question ?
Parce que vous avez peut-étre une idée, puisque vous posez la question.

David Glaserman : Alors, j'y répondrai en tous cas... je dirais qu’il y a une dissymétrie, entre
ce que peut étre le corps de l'analysant et le corps de 'analyste, dans le dispositif. Et je
dirais aussi qu’on peut... a la fin Angela tu parlais du fonctionnement, alors moi en lisant la
lecon javais le terme de mise en circulation de I'objet dans le transfert, on peut voir certains
patients qui sont complétement figés, et qui par le transfert, par le travail analytique, il y a
quelque chose qui se remet un peu en circulation. On peut voir aussi des patients qui ont
certains exceés et que le travail analytique apaise un peu aussi, calmer un peu la pulsion, a
décaler vers quelque chose justement qui est de I'ordre du désir et qui fait obstacle. Et puis
¢a me vient la en en parlant, la question quand méme... enfin la question des pulsions et
du corps ne peut pas étre abordé sans parler de la question de la jouissance, quand méme,
¢a me semble aussi étre une question essentielle. Indirectement.

Stéphane Thibierge : Je me disais en vous écoutant, David, que le corps, en dernier lieu,
c’est du réel. Bien sar, il y a de I'imaginaire, y a du symbolique, mais c’est du réel, le corps.
Donc, est-ce que vous seriez d’accord pour considérer que, quand Lacan ici évoque le désir,
comme étant ce qui est au-dela de la demande, bien sdr, ce qui est métonymiquement au-
dela, donc fondamentalement inatteignable, et donc fondamentalement il y a quelque chose
de réel dans le désir, c’est-a-dire qu’il est impossible a articuler, dans le symbolique ou dans
'imaginaire. Non pas qu’on n’en articule pas un petit peu, mais il ne peut pas étre tout dit,
hein ? Et c’est |a que le corps de I'analyste, comme celui de I'analysant, viennent se situer
par rapport a ce désir. Pas de la méme facon, et c’est la qu'on retrouve érastes, érémenos.
lls ne se situent pas de la méme fagcon, mais ces deux corps sont pris dans la difficulté, pour
I'un, de poser en quelque sorte le désir de I'analyste, qui n’est pas un désir affecté par un

page 11 /20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

objet particulier mais qui est la comme désir ; et de l'autre cété, le désir du sujet qui est la
en tant que psychanalysant et qui lui est articulé a un objet dont il est... Donc les positions
evidemment ne sont pas les mémes, mais je trouve que votre remarque [est] bienvenue et
intéressante dans la mesure ou elle attire notre attention justement sur cette présence réelle
du désir, comme tel. Ce qui est moins sensible, peut-étre, quand on est au téléphone, ou
quand on est en visio, ou... je dis pas... moi, je ne pense pas qu’il soit impossible de
travailler. Ca dépend des cas. Parce que je pense qu’on a tous des exemples de personnes,
de sujets en analyse qui travaillent fort bien par téléphone mais aussi des cas ou, comme
tu le disais Angela, c¢a freine le travail. J’'ai rencontré les deux. Et généralement quand ¢a
fonctionne, quand l'analyse est effective, ¢a ne va pas sans... il a fallu qu’il y ait un temps
de présence du corps au départ, et il n’est pas malvenu que ce temps soit renouvelé
régulierement.

Angela Jesuino : Oui, oui, c’est une condition.

Stéphane Thibierge : Oui, quand je dis c’est pas malvenu, effectivement, tu as raison, c’est
une condition.

David Glaserman : Merci.

Angela Jesuino : Non, mais cette remarque est importante aussi parce qu'on a ce poncif
que I'analyse ne met pas en jeu le corps, ne travaille pas avec le corps, et qu'il faut travailler
le corps, il faut un autre abord par le corps... Combien de fois on entend tout ¢a ! Alors qu’on
sait que, le corps, il est la présent et bien présent.

Stéphane Thibierge : Et c’est dailleurs peut-étre a le méconnaitre, comme tu dis,
meéconnaitre ce fait, qu’on peut s’exposer a ce qu’il devienne présent de maniére un petit
peu intempestive.

Angela Jesuino : Humm, humm.

Stéphane Thibierge : En tous cas, Lacan, pour ce qu’on en dit et ce n'est pas un scoop ce
que je vais dire, mais, lui, il était présent avec son corps.

Angela Jesuino : Oui, absolument.

Stéphane Thibierge : |l était drélement présent.

Angela Jesuino : Et Melman, aussi.

Stéphane Thibierge : Melman aussi, tout a fait.

page 12/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Angela Jesuino : il y a des interventions qu’on peut faire avec notre corps, qu’on ne peut
pas faire par téléphone ou par Zoom.

Stéphane Thibierge : Bien s(r.

Angela Jesuino : Ca, c’est une vraie question.

Stéphane Thibierge : Est-ce que vous auriez des questions ou des remarques ?

Intervenante : 1l y a une phrase que jai eu du mal a lire, a comprendre totalement, c’est
page 344 :

Cest allleurs qu’a a se placer l'introjection symbolique, pour autant qu’elle a chez lui a
restituer la place du désir ;

Ca, c’est pour I'obsessionnel,

et aussi bien puisque — pour anticiper sur ce qui Sera la stade suivant — ce que le névrosé
veut étre le plus communément, c’est le phallus, c’est certainement court-circuiter indidment
les satisfactions a lui donner que de lui offrir cette communion phallique contre laquelle vous
savez que, dans mon séminaire sur « Le désir et son interprétation », j’ai déja [apporté] les
objections les plus précises.

Donc il veut dire qu’il ne peut pas y avoir d'utilisation du phallus imaginaire, d’utilisation de
I'objet phallique comme objet imaginaire ?

[...] révéler d’une fagon compléte le fantasme fondamental.

J’ai un peu du mal avec ¢a.

Angela Jesuino : Oui, C’est pas évident, cette affaire, mais vous savez, je pense que ¢a a a
voir avec le fait justement qu'on n’a pas a faire communion avec le patient autour d’'un objet
imaginaire. Nous sommes aussi dans une dissymétrie. Ca revient a ce que tu disais tout a
I'heure : il y a 'objet du désir du sujet qui est |a, qui parle, et le désir de I'analyste. On n’a
pas a faire communion avec l'objet qui pourrait venir justement boucher les voies de
lanalyse. Si ce qu’il veut obtenir, c’est le phallus, le névrosé, si on lui offre cet objet d’'une
facon ou d’'une autre, ce qu’'on va faire, c’est oblitérer toute la... on va venir enrayer tout le
circuit de la demande, et forcément du désir, vous voyez ?

page 13/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Intervenante : Offrir le phallus, ce serait répondre a son besoin de toute-puissance ?

Angela Jesuino : Ca dépend de chaque sujet.

Stéphane Thibierge : Ca dépend de chaque sujet, mais votre question est pertinente. En
tous cas, ce moment ou intervient dans une analyse cette demande a I'endroit du phallus et
ce désir que le phallus permet de poser symboliquement, ce moment-la est important, dans
la distinction des deux. Parce que le phallus peut-&tre imaginairement ce qui bouche le désir,
et cest pas sur ce plan quon a a y répondre, mais le phallus c’est aussi ce qui
symboliquement permet de I'articuler. C'est la ou il y a un...

Angela Jesuino : Oui, mais c’est la ou il parle de l'introjection symbolique d’un céte, et [de]
la question de I'objet imaginaire de I'autre. Pour venir faire cette distinction.

Stéphane Thibierge : Tout a fait.

Intervenante : [...] phallus symbolique, c’est lintrojection; lorsque c’est le phallus
imaginaire, la on est dans I'imaginaire, [dans la] projection. Alors que le phallus symbolique,
on l'articule au niveau du langage, [...], c’est une introjection symbolique.

Stéphane Thibierge : Oui, disons que le niveau du phallus imaginaire, Cc’est le niveau de
I'étre. Et dés que vous étre au niveau de I'étre, vous étes dans une erre, dans une errance
imaginaire, toujours. Ca a l'air d’étre une fixation, mais c’est une errance, en fait, vous étes
perdu. Et la seule maniére dont vous savez que vous pouvez prendre une assise, stable et
forte, dans cet imaginaire, c’est la haine. Donc c’est pas un programme, forcément, a
encourager. Mais c’est la que débouchent les erreurs de conduction, les erreurs de direction
de la cure. Les mauvaises chutes de divan, ben c’est la haine.

Intervenante : Les chutes de divan ? (rires)

Stéphane Thibierge : Oui, quand je dis les chutes de divan...

Angela Jesuino : C’est une métaphore, oui.

Stéphane Thibierge : Non, non... Il faut bien assoir votre divan, pour ne pas avoir de chutes
de divan réelles, mauvaises !

Non, mais les mauvaises chutes de divan, c’est-a-dire les analyses qui partent comme cela
en vrille...

Angela Jesuino : Et les bonnes, c’est comment ? (sourire)

page 14/ 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Stéphane Thibierge : Alors... je sais pas si on peut dire qu’il y en a des bonnes, mais il y en
des mauvaises. Alors je ne veux pas citer de nom, mais quand méme je peux le faire car ce
n’est pas vraiment un secret, ¢a se voit tellement... je ne sais pas ce qu’a fabriqué Michel
Onfray dans sa vie mais il y a eu un probléme a un moment donné avec I'analyse, hein.
Parce qu’il n’y avait pas de raison qu’il s’en prenne comme cela a Freud. Ou alors cet autre
cas bien pathétique, comment il s’appelle ? Un destin si funeste. Ce type qui est parti dans
'hypnose...

Angela Jesuino : Ah... Frangois Roustand.

Stéphane Thibierge : Frangois Roustand. Alors lui, c’est une mauvaise chute de divan.

Angela Jesuino : Tardive. Il a viré assez tardivement dans sa trajectoire.

Stéphane Thibierge : 1l a fait de Lacan son ennemi favori, et il est parti ou, Iui ? Dans
'hypnose. Formidable. Dans I'hypnose. C’est-a-dire qu‘il est devenu hypnotiseur. C’est
quand méme extraordinaire comme destin pour un analysant.

Angela Jesuino : Un destin si funeste, c’est ¢a.

Stéphane Thibierge : C’est fou quand méme. Hypnotisez-moi, hypnotisez-moi. Au fond il a
passeé toute son analyse a lui demander ¢a, a Lacan. Et comme il a pas eu la réponse, il est
devenu lui-méme hypnotiseur. C'est quand méme... parfois c’est trés trés simple, tout ¢a.
Mais bon !

Eduardo Rihan-Cypel : Alors c’est intéressant parce que, d’aprés mes petits souvenirs,
'hypnose et 'amour sont les mécanismes que Freud, si jose dire, rapproche dans
Psychologie des foules et analyse du Moi.

Stéphane Thibierge : Tout a fait.

Eduardo Rihan-Cypel : Alors demander d’étre hypnotisé, c’est une demande d’amour pas
claire ?

Stéphane Thibierge : Alors c’est une demande d’amour, oui bien sdr, pas tout a fait claire,
mais enfin assez... oui, trés imaginaire. C’est une demande d’étre, c’est moins élaboré
qu’'une demande d’amour, je crois, c’est une demande d’étre.

Eduardo Rihan-Cypel : Donc c’est-a-dire refus complet, rejet complet du manque, du vide,

page 15/ 20



(N
@WALI
N Collége de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

de I'absence ?

Stéphane Thibierge : Eh bien, oui, tout a fait. Refus de ce statut profondément marqué par
le symbolique, qu’est le statut de I'animal humain. Et aujourd’hui... enfin, Angela tu as peut-
étre envie de réagir [Angela Jesuino : Non, vas-ty], non mais aujourd’hui vous voyez bien
comment, de tous les cbtés, vraiment hein, que ce soit les réseaux sociaux, que ce soit les
publicités, les injonctions que vous recevez, il y a une sorte de tendance généralisée a
'hypnose. Parfois elle est injonctive. L’hypnose est facilement injonctive. Quand vous
hypnotisez, vous dites : « fermez les yeux, etc. », bon, on est quand méme pas mal pris
dans ce... Le mouvement contraire de I'hypnose, on pourrait dire que c’est la parole, ou
c’est la lecture. Mais c’est proche, la parole et puis la lecture. Quand vous lisez, sauf si vous
récitez bien sir de fagon hypnotisante, mais si vous lisez, individuellement, un texte digne
de ce nom, on n’est pas dans I'’hypnose. Mais on voit bien qu’aujourd’hui, ce qui est favorisé,
c’est plutoét du cété de l'injonction hypnotique, plutét que de la lecture. Et alors nous, au
Collége, nous sommes bien sir totalement réactionnaires, puisque nous encourageons la
lecture, et pas franchement I'hypnose.

Angela Jesuino : Oui, ce qui nous rend la vie compliquée, hein.

Stéphane Thibierge : Oui, c’est fatiguant, faut se bouger.

Angela Jesuino : Mais cette demande d’étre hypnotisé, c’est quand méme, comment dire ?
c’est quand méme se laisser completement guider par I'autre, se laisser complétement dans
les mains de l'autre [Stéphane Thibierge : Oui, tout a fait]. Et d’effacer toute responsabilité
du sujet.

Stéphane Thibierge : Et aujourd’hui, c’est vraiment courant. C’'est méme avoué, souvent.

Angela Jesuino : Oui, oui. Les gens quand ils regardent des séries a répétition, etc. c’est de
cet ordre-la. lls se laissent hypnotiser par I'image, et...

Stéphane Thibierge : Complétement. Tu as tout a fait raison. Les séries fonctionnent sur ce
modéle. C’'est-a-dire vous étes embétés avec le réel, ce qui est une situation quand méme
assez commune [Angela Jesuino : C’est banal, jai envie de dire], voila, vous avez des
difficultés avec le réel, eh bien on vous propose un réel hypnotique. C’est-a-dire que vous
allez retrouver presque le réel mais il va étre hypnotisant, c’est formidable. Ca va étre une
virtualisation du réel.

Intervenante : Mais c’est une addiction, maintenant.

Stéphane Thibierge : Bien sar, c’est addictif puisque vous n’avez plus affaire au réel, vous
avez affaire a sa version hypnotique. Regardez, il n'y a pas un grand probleme

page 16/ 20



JALI

contemporain que vous ne trouviez sur les séries mises a disposition, pas un. Mais dans
une version somnifére.

College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Angela Jesuino : Ah non non, pas du tout, parce que les gens passent la nuit, éveillés, a
regarder ¢a. (rires)

Stéphane Thibierge : Oui, pas somnifére. C’est plutét somnambule, enfin... en tous cas
hypnotisés.

Thibaut A. : Ca vient mettre en pause toute subjectivité, tout engagement subjectif. C’est en
¢a, I'hypnose, c’est comme ¢a que vous en parliez. Comme une passivité totale, « moi je
veux pas du tout m’engager dans quoi que ce soit ».

Angela Jesuino : Mais vous voyez a quoi ¢a vous engage, quand vous vous mettez a
parler ? Ca vous engage a la legon XIV ! (rires) Rentrer dans le circuit de la demande, du
désir. De la demande et de la contre-demande de I'autre. Comment vous allez vous faire
I'objet de l'autre ou pas. Enfin... qu’est-ce qui est nécessaire pour maintenir quelque chose
du désir au-dela de la satisfaction, ou en deca de la satisfaction... donc c’est beaucoup plus
compliqué.

Stéphane Thibierge : Cela dit, il ne faut pas non plus, comment dire ? Je crois que le propos
gue nous avons avec Angela n’est pas un propos complétement réactionnaire. Il ne s’agit
pas de condamner les séries en tant que tel...

Thibaut A. : Non, parce que les patients peuvent nous en parler, en plus.

Stéphane Thibierge : D'une part, et puis il y en a qui sont suffisamment astucieuses et
inventives pour récupérer quelque chose quand méme d’une articulation, etc. Mais il y a
cette... C’est comme toujours, les vrais artistes, ils se débrouillent avec le cadre, parfois le
carcan que leur imposent les normes sociales de I'époque, mais... il y en a qui se
débrouillent, et il y en a qui se débrouillent moins.

Angela Jesuino : Oui, mais je crois que ce sur quoi on attire I'attention, c’est : a quoi nous
sommes invités ? De laisser la subjectivité au vestiaire. Aprés, on se débrouille avec ¢a, on
invente, on fait des choses. Parce que sinon on ne serait pas la, on ne tiendrait pas debout,
mais, quand méme, l'invitation est celle-la.

Vous savez, j’ai quelqu’un sur mon divan qui fait toutes les formations possibles. Hypnose,
EMDR, [...], et a chaque séance, il se léve et il dit : « ah, mais comme c’est bien de parler !
(rires) Juste de parler » — Bien sir. Mais c’est ¢a, c’est tout simplement ¢a. Mais simplement
parler, ca engage tout c¢a.

Stéphane Thibierge : Absolument, tu as tout a fait raison de le rappeler de fagon aussi nette.

page 17 / 20



College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Parce que quelquefois, surtout chez les analystes débutants, il y a cette inquiétude, « jai
pas fait ci, j’ai pas fait ¢a, etc. ». Mais vous avez été |a, a entendre quelqu’un qui vous parlait.
Déja ¢a, que vous le vouliez ou non, que vous le sachiez ou non, ¢a engage, comme tu dis,
la lecon XIV. Et oui. Et vous étes, vous, témoins de cela, que vous le sachiez ou pas. Et
c’est déja pas mal. C’est déja pas mal. Ca ne veut pas dire qu’il ne faille pas se poser un
peu plus de questions, bien sir, mais...

Angela Jesuino : Mais tu sais, c’est important ce que tu dis, parce que déja il y a la difficulté
de se taire. Je rigole a peine, hein. La difficulté de pouvoir écouter I'autre. Et donner de la
place, vraiment, pour que tout ca défile.

Intervenante : Excusez-moi, je vais encore poser une question qui va faire rire tout le
monde, mais je me pose une question. Il y a beaucoup de cantatrices, que ce soit a 'ALI ou
a Sainte-Anne, qui sont des femmes analystes qui chantent. Martine Lerude... enfin il y en
a pas mal. Comment vous expliquez cela ? (rires)

Stéphane Thibierge : Je ne sais pas si on peut se risquer a une explication globale.

Intervenante : C’est la pulsion invoquante ? Je sais pas, moi...

Stéphane Thibierge : Pourquoi pas ? Pourquoi pas un travail sur la pulsion invoquante, mais
oui. Et puis il y a plein de fagons de chanter.

Angela Jesuino : C’est aussi une fagon de faire entendre, chanter.

Stéphane Thibierge : Oui, c’est un travail considérable, le chant. Qui peut avoir un niveau
de complexité, comme un niveau d’aplatissement absolument...

Angela Jesuino : Ca engage le corps.

Stéphane Thibierge : Ca engage tout le corps.

Angela Jesuino : Et c'est intéressant des fois, cliniuement, de voir comment certains
patients qui ont des pathologies orales — on va dire ga comme ¢a — et qui se mettent a
chanter, ca a des effets.

Stéphane Thibierge : Oui, sGrement.

Intervenant : Et il y a peut-étre aussi quelque chose du nourrisson, la ? Peut-étre... avant
de parler, s’il y en a un qui chante, c’est quand méme le bébé, qui fait des sons...

page 18/ 20



A L I College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Stéphane Thibierge : Alors je ne sais pas si on peut dire qu’il chante.

Intervenant : Oui, bien sdr. Dans la lecon, ce serait la sublimation de... la parole du
nourrisson qui est pas une parole...

Stéphane Thibierge : Ah oui. |l y a eu des journées bien intéressantes, La voix du rythme, il
y a trois ans, je crois. C’était tout a fait dans le ton de ce que vous évoquez. Il était beaucoup
question de la voix, du rythme, de la matiére invoquante ou évoquée, avant que ¢a ne
s’articule. C’était trés trés intéressant.

Angela Jesuino : Oui, avec I'importance de la lallation, aussi.

Autre intervenant : C’est quand méme drdle de voir que ceux qui bégaient arrivent a trés
bien chanter. Et que quand ils chantent, il n’y a pas de bégaiement.

Stéphane Thibierge : Mais ceux qui bégaient, en général, il y a des situations dans
lesquelles ils ne bégayent pas. Et d’autres dans lesquelles au contraire, c’est terrible. Alors
le bégaiement, tu 'as évoqué, Lacan en parle brievement dans la legon, c’est un lien direct
entre le ruban anal, comme il dit, et la parole. Celui, ou celle qui bégaie, se dépéche de dire,
avant qu’on lui coupe la parole. Oui, tout a fait.

Je crois que, pour reprendre ton expression, le rendez-vous avec la legcon X1V, il est quand
méme assez fondamental dans la mesure ou c’est pas tous les jours que Lacan commente
aussi précisément la fonction de I'analité, c’est-a-dire de I'objet quand méme le moins
avenant — l'analité, c’est pas aussi sexy que le regard ou la voix — 'analité, comment c’est
impliqué, fondamentalement, dans le rapport du sujet a 'Autre. Fondamentalement. Et ne
serait-ce que pour ¢a, c’est une legon qui mérite d’étre lue et relue. Oui ?

Autre intervenante : Je voulais revenir un moment sur ce que David disait tout a I'neure, si
jai bien compris, que le désir est évidemment lié au réel. Mais moi javais plutét en téte
que... c’est le registre du symbolique qui vient border le réel. Mais est-ce qu’on peut dire
que le désir, c’est du registre du réel ? Normalement.

Stéphane Thibierge : Vous avez raison, mais le désir est aussi du registre du réel, dans la
mesure ou il n’est pas articulable ou imaginarisable... ou imaginable, je veux dire.

Autre intervenante : C’est 'objet petit a qui est du registre du...
Stéphane Thibierge : Oui, mais le désir aussi.

Autre intervenante : Mais aussi du symbolique.

page 19/ 20



A L I College de I'ALI | Le transfert | J. Lacan | Legon XIV

Stéphane Thibierge : Mais bien slr, du symbolique, peut-étre essentiellement, oui.
Fondamentalement, du symbolique. Mais vous ne pouvez pas vous retrouver dans une
situation, enfin, oui... on ne peut pas trop concevoir une situation dans laquelle vous diriez :
« mon désir est... », et puis vous articulez votre désir.

Autre intervenante : Non, jamais.

Stéphane Thibierge : Bien sir. Puisque dés que vous l'auriez articulé comme cela, il y aurait
encore la chaine métonymique, elle ne s’arréterait pas. Donc... c’est en ¢a que le désir
touche au réel. Voila.

Autre intervenante : Touche au réel... Et donc le réel n’est pas toujours aussi terrible qu’on
peut...

Stéphane Thibierge : Ah ben le réel n'est pas toujours traumatique! Le réel, c'est
limpossible, dit Lacan... entre autres formules, mais... L'impossible n’est pas toujours
traumatique. Mais cette impossibilité d’articuler le désir peut étre vécue, quand méme...

Autre intervenante : ... comme un trauma.

Stéphane Thibierge : Dans certains cas, comme quelque chose de violent. Puisque, je sais
pas, on est vraiment la a un niveau tout a fait élémentaire, mais prenez toutes les addictions,
les toxicomanies, avec parfois leurs aspects les plus radicaux ou mortels. Qu’est-ce que
c’est d’autre que d’en finir une bonne fois pour toutes avec cette métonymie du désir, et ce
réel.

Intervenante . Et ce réel ? Mais c’est plutét ce réel qu'on fuit dans I'addiction ? Ca nous
permet de dépasser ce réel qui est impensable ou traumatique...

Stéphane Thibierge : 1l peut étre traumatique, mais fondamentalement cette impossibilité
d’articuler le désir dans le symbolique, c’est la castration aussi. C’est la castration
symbolique.

Angela Jesuino : Mais vous dites « le réel, il est pas si terrible », mais le réel, il est constitutif
du sujet, tout aussi bien que le symbolique ou I'imaginaire. Donc il est la.

Stéphane Thibierge : Merci, Angela.

page 20/ 20



