College des enseignements de I’ALI - Etude du Séminaire Le Transfert dans sa disparité subjective, sa

prétendue situation, ses excursions techniques, J. Lacan

Séance Pléniére du 17 novembre 2025 — Legon XV du 22 mars 1961 :

S. Thibierge : Bonsoir a tous. Nous allons donc nous occuper aujourd‘hui de la lecon du 22 mars, la
lecon XV. Alors, sur cette legon, bien écoutez, une fois n’est pas coutume... Pourquoi est-ce qu’on ne
partirait pas de vos questions ? Pourquoi pas, s'il y en a... Sinon je m'avancerai, bien sr, comme
d'habitude. Mais en commencant, est-ce qu'il y a des choses qui ont particulierement sollicité votre
guestionnement ? Votre attention ? Vous avez travaillé cette lecon, donc...Ah, deux questions !

Salle, intervenant 1:

Jai une question... dans la lecon a deux moments, il fait référence au grand Autre, dans la demande
orale, qui se dit de l'intérieur... le sujet de l'intérieur identifie une demande du grand Autre, qui est
cette « faim » qui choisit. Une demande de l'intérieur que Lacan évoque dans la phase orale. Et apres
dans la phase anale, il y a a nouveau cette direction de I'Autre vers le sujet qui est cette demande
extérieure de I'Autre vers le sujet. La demande dans la phase anale est peut-étre plus facilement
identifiable : le Grand Autre est identifié a une personne extérieure qui s'adresse au sujet. Par contre,
la demande intérieure, qui est la demande qui choisit —dans la phase orale, du grand Autre vers le sujet
— est plus difficile a sentir. Vous pouvez apporter un certain éclairage sur cette demande qui choisit ?

S. T: Cette demande qui choisit ?
Salle, intervenant 1 : Cette demande qui choisit dans la phase orale.

S. T. : Dans une lecon précédente, Lacan avait évoqué dans la phase orale le fait qu’il est demandé au
sujet de se faire demandant. Il est demandé au sujet sa demande, en quelque sorte. Il lui est demandé
de se faire désirant de cet objet, de cet objet mamelon. Il me semble...

A. Jesuino : Je pense que dans la phase orale c’est une demande a I’Autre, alors que dans la phase
anale, c’est la demande de I'Autre.

S. T.: Oui, c’est inversé.

Salle, intervenant 1 : Oui, justement : Lacan laisse entendre que dans cette demande a I’Autre, dans la
phase orale, le sujet percoit — alors, est ce que c’est de sa propre invention ? — percoit une demande
de I'Autre a lui, qui est « une faim qui choisit ».

S. T. : Une faim : f.a.i.m. Une faim qui choisit ?

Salle, intervenant 1 : Oui. C’est page 358, au milieu de la page.
S. T. :358, au milieu de la page. Vous pouvez lire ¢a ?

Salle, intervenant 1:

« Voici donc définie cette phase orale. Ce n'est qu’a l'intérieur de la demande que I'Autre se constitue
comme reflet de la faim du sujet. LAutre donc n’est point seulement faim, mais faim articulée, faim qui
demande. Et le sujet par la y est ouvert a devenir objet mais, si je puis dire, d’une faim qui choisit ».

S.T. : Vous avez remarquez - votre question le manifeste bien - que dans ces premiers temps du rapport
du sujet et du grand Autre et, dans ces premiers temps qui sont plus sous le coup de la demande orale,



on n'a pas une distinction entre sujet / objet qui serait une distinction pleinement satisfaisante, comme
I'un qui est sujet actif et I'autre qui est sujet passif. Ca se joue de facon plus complexe, puisque ce qui
est fondamental dans ces trois premiers temps que Lacan isole - le temps oral, le temps anal et le temps
génital - ce que nous observons c'est qu'il y a une primauté absolue du grand Autre. C'est-a-dire, que
de toute facon, le sujet n’est actif qu’en tant que cette activité lui est - disons ca comme ¢a - demandée
par I'Autre, enjointe par I'Autre. Et il n’est passif qu’en tant que cette passivité est également enjointe
par 'Autre.

Dans le premier temps de l'oralité, le sujet bien slr cherche, se dirige vers la satisfaction orale,
cannibalique, mais il n’y va qu'a partir de cette primauté de I'Autre qui lui demande en quelque sorte
cette tension, cette appétence vers |'objet oral. Vous avez peut-étre le centre de la legon, le centre qui
fait vraiment le pivot de la lecon c'est le moment ol Lacan, aprés avoir longuement développé
I'exemple qu'il donne de la mante religieuse - exemple d'ailleurs qui je pense pour vous, comme pour
nous, enfin en tout cas comme pour moi, n'était pas d'une limpidité absolue, sauf si quelqu'un parmi
vous ne s’est pas fait prendre la téte - si j'ose dire ! - par cette histoire de mante religieuse. Ce n’est
guand méme pas toujours d'une clarté aveuglante ce qu’en dit Lacan. Mais ce qu'on entend a le lire,
c'est qu'il y attache beaucoup d'importance, parce que quand méme il y s’y appesanti pendant
longtemps.

Et bien, a la fin a peu prés de ce long développement sur la mante religieuse, il y a un passage qui je
crois peut étre considéré comme le point pivot de lecon, comme je vous disais, ILa base, le fondement
autour duquel pivote la legon. C’est a la page 352. « Si nous devons accorder quelque valeur a cet
exemple monstrueux a proprement parler, nous ne pouvons tout de méme pas faire autrement que
remarquer la différence », différence a souligner en rouge, « avec ce qui se présente dans la
fantasmatique humaine ». C'est-a-dire que nous allons avoir Ia, si nous essayons d’expliquer la lecon,
ce que j'essaie de faire, nous allons avoir a préciser effectivement pourquoi cette histoire de mante
religieuse intéresse Lacan a ce point ici. Mais, ce qui est parfaitement clair |a dans le passage que je
vous lis, c’est que Lacan dit nous ne devons pas - remarquez la différence de ce que je viens de vous
évoquer de la mante religieuse avec ce qui se présente dans la fantasmatique humaine, et la il dit le
point capital : celle ol nous pouvons partir avec certitude du sujet la ol seulement nous en sommes
assurés ». Qu’est-ce qu’il va dire Ia ? OUu est-ce que nous sommes assurés du sujet ? Et ol est-ce que
nous sommes seulement assurés du sujet ? « Dans le fait que ce sujet est le support de la chaine
signifiante ». Autrement dit, ¢a veut dire que des le tout début, et dés méme avant sa naissance, le
sujet est placé dans une radicale dépendance a I'endroit de cet Autre. De cet Autre qui est un Autre qui
est fait de signifiants. Alors, c’est a partir de la, que vont s’organiser, que vont s’articuler la demande
faite au sujet et la fagon dont le sujet va répondre a cette demande. Alors, dans le moment oral, le
sujet, il lui est demandé de se faire en quelque sorte dévorateur, dévorateur de ce mamelon, de cet
objet qui est un objet de demande mais qui n’est en aucun cas un objet de besoin. Des le début de la
lecon, Lacan dit bien que le désir - c’est trés important ¢a - le désir se loge toujours dans la demande.

A.J. : Dans la marge de la demande.

S.T. : Oui, c’est ¢a, absolument, dans la marge de la demande. Ca veut dire que pour qu’il y ait désir, il
faut qu’il ait demande. Et qu’est-ce que ¢a veut dire la demande ? Qu’est-ce que ¢a veut dire la
demande ? Ca veut dire trés exactement, c’est le corrélat, la demande, c’est le pendant immédiat du
signifiant. Des que vous avez du signifiant, vous avez de la demande. Dés que vous parlez, vous
demandez. La je vous parle, je vous demande. Je vous demande quoi ? Au moins je vous demande
votre attention. De toute facon, dés qu’on cause, on demande. Dées qu’on profere du signifiant, on
demande. Le sujet, il arrive - d’abord, il n’est pas du tout du sujet quand il arrive - et en tout cas, il est
complétement investi par cette puissance des signifiants de I'Autre, dont I'Autre est le lieu. C’est pour



¢a que Lacan au début de la legon peut dire effectivement que le lieu du désir c’est la demande et plus
précisément, comme tu le rappelles Angela, la marge de la demande. C’est dans cette marge de la
demande que vient se loger le désir et en particulier, bien sdr, pour situer les choses de maniere un
peu, non pas grossiere, mais un peu simple, mais pas fausse pour autant, la demande c’est ce qui peut
s’entendre trés facilement dans le registre de l'urgence ou du sens, les deux étant assez proches
d‘ailleurs. Tandis que le désir, c’est quelque chose qui, dans cette marge de la demande comme ¢a, n’est
pas du tout réductible au sens. Le désir est une énigme. C’est pour ¢a, qu’au fond de cette image de la
mante religieuse, ce qui va tenir tant de place dans cette lecon, a I’'horizon de cette image, il y a ce que
Lacan reprendra de facon plus précise dans le séminaire LAngoisse, il y a la question, donc derriére la
mante religieuse, du désir de I'Autre. Quand Lacan imagine la mante religieuse devant lui, I'angoisse
qui peut le saisir a I'occasion de cette forgerie, de ce fantasme, c’est I'angoisse du désir de I'Autre.
Qu'est-ce qu’elle me veut ? Qu’est-ce qu’il me veut cet Autre, ce grand Autre. En tout cas merci
beaucoup pour votre question.

A.J. : Je voulais juste faire une petite remarque parce que cette histoire de la faim qui choisit, ce n’est
pas n’importe quoi. Parce qu’il va dire que la transition est faite de la faim a I'érotisme par la voie d’une
préférence. Donc ¢a c’est trés important parce que c’est cette préférence qui va venir découper quelque
chose de I'objet privilégié et I'érotisme qui y est attaché. Donc ce n’est pas une simple figure de style.
Ca veut dire quelque chose, cette faim qui choisit.

S.T. : Cette faim qui choisit, absolument.

A.J. : Etil a une phrase qui m’a beaucoup plu, je ne sais pas vous. Il dit : « le sujet vient se placer sur le
menu a la carte du cannibalisme dont chacun sait qu’il n‘est jamais absent d’aucun fantasme de
communion ». Voila ou il se place le sujet, dans un menu. Mais dans ce menu, il peut y avoir des
préférences. Je trouvais ca intéressant qu’il parle de ca comme ¢a et qu’il fasse de cette préférence, de
cette faim qui choisit, la transition entre la faim et I'érotisme. Il y avait une autre question ?

Intervenant : C’était au sujet de la mante religieuse, a la page 352, la derniere phrase de la page 352
puis la suite a la page 353, c’est un tout petit paragraphe. Quand il parle de la jouissance, je reprends
le texte : « Si nous parlons de la jouissance de cet autre qu’est la mante religieuse, si elle nous intéresse
en cette occasion, c’est que, ou bien elle jouit [la ou est 'organe du male, et aussi elle jouit] ailleurs »...

S.T. : Non : « et aussi elle jouit ailleurs ». C’est-a-dire, pardonnez-moi, je crois que c’est que ou bien elle
jouitla ou est 'organe du male et aussi elle jouit ailleurs. Il y ces deux choses, vous savez, on y reviendra.
La mante religieuse, elle jouit a I'endroit de 'organe du male, mais aussi ailleurs.

Intervenant : Mais ol qu’elle jouisse, ce dont nous ne saurons jamais rien, peu importe, qu’elle jouisse
ailleurs ne prend son sens que du fait qu’elle jouisse, ou ne jouisse pas peu importe, la. Qu’elle jouisse
ou ¢a lui chante, ceci n’a de sens dans la valeur que prend cette image que du rapport a un la d’un jouir
virtuel. C’est ce « la » qui me pose difficulté.

Eriko Thibierge-Nasu : d’un jouir virtuel.
S.T. : Trés bonne question !

Intervenant : Alors le « la » ca me fait penser au lieu ; tout a I’heure vous parliez justement de ce lieu
qui est 'organe, mais Lacan insiste sur le fait - mais non je vais dire des bétises.

S.T. : D’aobrd ce n’est pas encouragé de dire des bétises, mais ce n’est pas non plus a exclure (rires),
parce qu’on en dit toujours un peu quand on cherche ce qui nous tracasse. Donc, allez-y, prenez le
risque.



Intervenant : Ce que j'en comprends, c’est que la mante religieuse jouit tant du lieu de I'organe que
d’un autre lieu, celui de la téte.

S.T. : -Absolument, exactement.

Intervenant : Et c e la d’un jouir virtuel, est-ce que Lacan pense - ¢ca me fait penser a la jouissance Autre
- mais a ce lieu qui est la téte du male.

S.T. : C’est exactement ¢ca, me semble-t-il. Il dit, dans le passage que vous avez lu, si la mante religieuse
nous intéresse dans sa jouissance, c’est que ce n’est pas une jouissance univoque et polarisée,
copulatoire. C’est une jouissance qui est liée a l'organe, effectivement, copulatoire, mais qui est aussi
effectivement la. La ou il y a une préférence, c’est-a-dire I'endroit de la téte. Simplement, ce qui semble
paradoxal, c’est que dans le passage que vous avez lu, et c’est treés bien venu que votre question nous
ameéne a ce que nous n‘avons pas tres souvent faute de temps, nous amene a prendre le texte pas a
pas, comme il est, le texte de '’énonciation de Lacan. Et quand on le prend pas a pas, on s’apergoit qu’il
n’est pas toujours simple. La ce n’est quand méme pas évident. « Ou qu’elle jouisse » dit Lacan, « ce
dont nous ne saurons jamais rien, mais peu importe ». Ah bon, alors pourquoi on en parle ? « Qu’elle
jouisse ailleurs ne prend son sens du fait qu’elle jouisse ou ne jouisse pas, peu importe, la ». On se
demande un peu ce qu’il veut dire. « Qu’elle jouisse ou ¢a lui chante, cela n’a de sens dans la valeur de
cette image, que du rapport a un la d’un jouir virtuel ». Et 13, effectivement on comprend. On comprend
quoi ? En tout cas pour ma part, j'ai entendu les choses de la fagcon suivante : c’est-a-dire qu’il y a dans
la mante religieuse, il y a une structuration de sa jouissance en deux points différents. C’est-a-dire
gu’elle jouit dans l'actualité de la copulation avec le male, mais elle jouit aussi de ce qu’elle veut I3,
c’'est-a-dire du coté de la téte. Et Lacan dit il n’y a aucune raison de ne pas supposer qu’elle jouit de ¢a.
Il'y a donc en quelque sorte, la possibilité de dire : il y a une actualité de sa jouissance et il y a aussi une
virtualité. C’est ce qu’elle veut en quelque sorte en plus ou a coté, c’est la virtualité. Mais le point capital
ici, c’est que quelques lignes avant, Lacan nous a dit que cet actuel et ce virtuel sont synchrones. Cela
veut dire quoi que c’est synchrone, que c’est dans une synchronie ? Ca veut dire que tout s’effectue
dans un méme temps ! Alors que pour nous, quand nous distinguons I'actuel et le virtuel, le fait qu’il y
a quelque chose de présent et quelque chose qui ne l'est pas, et qui est au titre d’un virtuel, cela veut
dire que c’est dans un apres-coup qu’il se réalisera. Ca c’est lié a notre rapport a la structure du
signifiant. Rien de tel chez la mante religieuse. Et c’est pour ¢a que, nous entendons - je vous dirai apres
pourquoi, pourquoi d’aprés moi Lacan met tellement d’accent sur cet exemple de la mante religieuse -
en tout cas, ce qui est certain, c’est qu’il ne dit pas du tout des choses qui seraient de nature a nous
faire errer. Il se tient tres fermement a une chose, c’est que nous pouvons subjectiver la mante
religieuse, c’est-a-dire que nous pouvons tout a fait lui supposer une jouissance, apres tout nous ne
savons pas, elle jouit peut-étre. Et nous pouvons la décomposer entre d’'un c6té la jouissance
copulatoire et de l'autre coté ce qu’elle veut en plus, en quelque sorte, et ce qu’elle veut, surtout peut-
étre, c’est-a-dire la téte de son partenaire. Nous pouvons faire cela, mais il y a une chose que nous ne
pouvons pas faire, c’est situer cet autre, en quelque sorte point, de sa jouissance dans une virtualité.
Alors que ca va étre tout ce qui va caractériser la jouissance dans le désir humain, en tout cas dans le
rapport humain a lI'objet. C’est qu’il va y avoir un aspect de virtualité qu’il ne sera la ou pas la, mais qui
va déterminer la jouissance.

A.J. : Je peux faire un aparté éthologique ? Je ne sais pas si vous avez la curiosité d’aller vous renseigner
sur comment ¢a marche, la mante religieuse, vous auriez di ! Parce que c’est trés intéressant, y compris
par ce qu’il y a une controverse. Il y a des scientifiques qui disent : elle mange la téte parce qu’il faut
gu’elle récupeére la protéine pour pouvoir enfanter et s‘'occuper de ses ceufs. Et il y a une autre version
qui dit que ce n’est pas du tout ca, qu’elle n’a pas besoin de ¢a pour étre une bonne mére, on va dire.
Mais elle mange ¢a parce que le male méme en perdant la téte -c’est joli comme métaphore ! - il



continue a copuler, et donc c’est pour qu’il copule plus longtemps. Donc c’est intéressant de mettre ¢a
face a nos suppositions, la facon dont on subjective et la jouissance et le fantasme de la mante
religieuse !

S.T. : Oui, ce que tu évoques c’est un peu L’Empire des sens facon mante religieuse (rires) !

A.l. : C’estintéressant parce qu’a la fois il va prendre la mante religieuse comme une espece de symbole
du désir de I'Autre, et en méme temps pour faire la différence avec ce qui se passe chez les étres
parlants. Donc il ne faut pas comprendre le fantasme de la mante religieuse avec le fantasme du sujet
qui parle.

S.T. : Non, non, pas du tout (rires).
A.J. : A supposer qu’elle en ait un de fantasme !

S.T. : Effectivement Lacan, il y a plusieurs pas dans sa démarche. Il commence par nous dire dans notre
connaissance, quand nous mettons en jeu notre connaissance, nous sommes trés facilement pris dans
ce qu’il appelle le Verkennen de Freud, c’est-a-dire le méconnaitre. C’est-a-dire que dés qu’on essaie de
connaitre, nous les animaux humains, les animaux parlants, dés que nous essayons de connaitre nous
sommes exposés trés fortement au risque de méconnaitre. Bon, ¢a n’a l'air de rien mais enfin ¢a
détermine quand méme une tres tres trés grande part de ce que nous pouvons dé-conner, ou dé-
connaitre. C'est-a-dire notre espéce de faiblesse presque irrémédiable par rapport a cette histoire de
connaitre. Et c’est la qu’il a une remarque tres intéressante, ce qui l'intéresse dans les phénoménes
d’éthologie qu’il a trés t6t mis en exergue, liés a la forme, c’est que ¢a nous apprend des choses sur la
prégnance de la forme, sur les effets de la forme, qui sont absolument indéniables et qui ne dépendent
pas de notre méconnaitre. C’est la qu’il cite comment il a été dans un temps déja ancien par rapport a
la ouil en est, il a exposé comment la pigeonne avait besoin pour se parfaire dans sa croissance et dans
son évolution de voir une image d’une autre pigeonne et comment le criquet pelerin, méme chose. Et
c’est seulement pour souligner I'importance de ces phénomenes que nous livre le régne animal de
fagon, d’'une certaine maniére, beaucoup plus pure et beaucoup plus slre que nous. C’est intéressant
de voir d’ailleurs que quelqu’'un comme Lacan qu’on a souvent taxé d’intellectualisme, n’hésite a
prendre des repéres dont il soulignera dans tout son enseignement I'importance, qu’il n’hésite pas a
aller prendre dans I'éthologie, dans le régne animal. Et alors pour la mante religieuse ce qui 'améne a
s’intéresser a la mante religieuse, c’est que manifestement il y a dans son rapport a son partenaire cet
aspect d’érection dit-il, « érection de la forme », mais d’autre part, il va y avoir ce plus en quelque sorte,
ce supplément ou elle ne veut pas seulement I'accomplissement de la copulation mais elle veut aussi
¢a. Et 1a Lacan encore une fois, souligne que rien ne nous permet de dire qu’il y a la une jouissance
partagée en deux péles, mais rien ne nous permet non plus, ne nous interdit de le dire. Et alors il va le
prendre comme ce qui nous donne la forme du désir, non pas le désir mais la structure du désir, la
forme au sens de la structure. A ceci prés que ce que ¢a ne nous donne pas, c’est justement |'effet de
non-synchronie qu’on observe dans le désir, c’est-a-dire |'effet d’aprés coup, de nachtrdglich, voila. Vous
me suivez ?

Alors ce n‘est pas mal que nous soyons entrés dans la lecon de facon assez précise de cette maniere.
Vous avez remarqué qu’au début de cette lecon, Lacan - ¢a console un peu pour ceux et celles d’entre
Vous qui ont un peu ramé, je pense que vous avez di ramer - c’est qu’au début quand méme il dit des
choses qui sont plutdt rassurantes pour nous, il dit : « nous allons encore errer ». Bon, il ne dit pas pour
moi les choses sont tout a fait claires, je vais vous dire en quoi tout ¢a est parfaitement clair et vous
allez I'entendre. Non, il dit on va encore errer. Parce qu’il ne parle pas en vain Lacan. « Dans le
labyrinthe », ce n'est pas une image d’une totale facilité, le labyrinthe. Et depuis tout a I’'heure nos
échanges évoquent un peu ce labyrinthe-la. « De la position du désir », position du désir qui est



essentielle a articuler de fagon a peu prés correcte, dans ce séminaire sur le transfert, puisque I'enjeu
et la dialectique du transfert vont étre complétement liés a cette position correcte du désir et d'ou il se
situe pour I'analysant comme pour l'analyste. Et alors tout de suite aprés - encore une fois il faut situer
le début de la lecon - « une certaine fatigue du sujet me parait nécessaire » dit Lacan. Alors, j'ai appris
que fatigue du sujet vous n’aviez pas bien saisi ce que ¢a voulait dire, ca n’est pas la fatigue physique
du sujet. C’est fatiguer le sujet, fatiguer la question dont nous parlons, comme on fatigue la salade.
Vous avez déja entendu dire fatiguer la salade ? Jentends, je vois des bonnets qui opinent si je puis
dire. Fatiguer la salade ¢a veut dire quoi ? Ca veut dire la touiller, la touiller pour qu’elle ne soit pas
comme ¢a dans son explosive premiere fraicheur, il va falloir 'accommoder pour qu’on puisse la manger
correctement. Donc une certaine fatigue du sujet, une certaine maniére de touiller le sujet. Et c’est a
partir de la qu’il va introduire donc son sujet et son sujet dans cette lecon, nous I'avons déja largement
abordé, c’est de situer la question du désir et la structure du désir en relation avec l'oralité, ce qui
concerne l'objet oral, I'analité, I'objet anal, et enfin le génital c’est a dire I'entrée en jeu du phallus.

A la suite de cet épisode de la mante religieuse que nous avons déja largement évoqué, Lacan va faire
un pas de plus trés clairement, dans lequel il va nous dire que, de toute facon il y a quelque chose.
Attendez, je recherche le passage exact ou il I'articule plus précisément. Aprés avoir développé donc
tout ce que nous avons vu concernant la mante religieuse, il va dire, et c'est une maniere de passer a
autre chose, toujours en restant dans le souci d'évoquer I'objet oral et le rapport a cet objet oral et sa
structure, et aussi bien dit il Lacan page 356 : « [...] c'est de bien autre chose qu'il s'agit dans la liaison

a la phase orale du désir humain ».

Donc aprés tous ces développements sur la mante religieuse, il est trés clair, il s'agit quand méme de
tout autre chose dans ce qui se présente comme phase orale pour le désir humain. Et I3, il va évoquer
des points particulierement importants. Il va évoquer le morcellement. Alors, ¢a c'est trés important,
puisque ce morcellement qui - et vous voyez quand on dit parfois que Lacan n'est pas assez clinique,
c'est quand méme tres injuste et trés mal fondé parce que c'est d’une pertinence clinique extrémement
concréte. Qui d'entre vous n'a jamais eu affaire au morcellement, soit chez lui-méme, soit chez ses
patients ? Le morcellement... Déja, quand nous révons, quand un réve se présente a nous, il se présente
d'abord sous une forme morcelée. C'est trés rare, ¢ca peut arriver, mais c'est tres rare les réves qui se
présentent a nous sous la forme d'un récit articulé. Toujours il y a un point qui cloche dans ce récit,
mais de toute maniére, c'est rarement sous la forme de récits que se présentent nos réves. C'est en
général dans ce morcellement constitutif, nous avons affaire a toute une série. Et alors ce
morcellement, bien s{r, nous pouvons l'imaginariser, comme Lacan l'articule avec le stade du miroir,
c'est-a-dire, nous pouvons imaginariser le morcellement comme étant dans I'espace environnant
I'enfant, tous ces objets, tous ces membres de son corps, toutes ces parties de son corps, etc., qui ne
sont effectivement pas de I'ordre d'une unité. Mais ce n'est méme pas ¢a en tant qu'image qui fait le
morcellement le plus radical et le plus fondamental d'ou le morcellement imaginaire est un effet en

quelque sorte. Ce qui fait le morcellement absolu auquel a affaire la demande orale, |'objet,



|'oralité...Ce morcellement, c'est le morcellement des objets du désir de I'Autre. C'est-a-dire ce sont
tous ces objets qui sont en quelque sorte indiqués par les signifiants du désir de I'Autre, et qui peuvent
étre effectivement extrémement variés et qui ne comportent aucune unité. C'est la que se trouve le
point de départ, du coté de I'Autre, de I'appétence du sujet vers ce cannibalisme originaire qui le fait
souhaiter mettre dans sa bouche et incorporer ces objets. Le poids est fondamentalement porté du
coté du grand Autre. Tout au long de cette lecon, d'ailleurs, vous avez pu remarquer la prévalence
vraiment massive du grand Autre sur les destins du désir du sujet. C'est quand méme un des points

importants de cette legon.

Donc cette oralité initiale, ce moment oral, ce stade oral comme le dit Freud - vous percevez bien que
dans une lecon comme celle-la, Lacan, comme il le fait souvent, il est trés attentif a remettre Freud
dans le cadre de ce que désigne structurellement les termes qu'il emploie. Freud en faisait une histoire,
un développement. Lacan le resitue de facon structurale. Ce que le sujet rencontre dans ce moment
oral de son rapport a I'objet, c'est essentiellement le morcellement des objets du désir de I'Autre, et

en particulier avec les privileges que leur accorde le désir de la mere.

Et alors, c'est la que la transition avec ce qui va faire la fin, la derniere partie de la lecon est trés
intéressante, parce que parmi ces objets du désir de la mere, qu'est-ce qu'il y a ? Il y a justement cet
objet étrange, bizarre, pas rassurant, qu'est le phallus paternel et qui intéresse la mére, évidemment.
Et ca, I'enfant, il ne peut pas ne pas le subodorer en quelque sorte, quelque part. « Autrement dit »,
dit Lacan, « le fait qu'il y a un de ces objets qu'il rencontre, et qui est le phallus paternel, d'ores et déja
rencontré des les premiers fantasmes du sujet, nous dit Melanie Klein, a I'origine du fandum... »
Fandum en latin qui veut dire il doit parler, il faut qu'il parle. Effectivement, ce qui va faire parler le
sujet, un des moteurs principaux de cette tension du petit sujet tout petit vers la parole, ce n'est pas
seulement les premiers objets qu'il rencontre du c6té de l'autre maternel, c'est le fait que parmi ces
objets, il y en a un qui est spécialement interrogatif et qui pousse a parler, parce que c'est I'objet qui
va désigner le ratage,a commencer méme par le ratage dans I'expérience subjective de la mere. C'est-
a-dire que ce phallus paternel, il est tres probable, je pense que je ne vous apprendrai rien, que la mere
puisse ne pas s'en déclarer entierement satisfaite. Donc il y a la quelque chose qui va évoquer, pas
encore, peut-étre de fagon explicite, mais qui commence a évoquer la question de la castration et la

qguestion du ratage, du manque de I'objet. C’est par la que le petit sujet va étre engagé a parler.

La, Lacan a une tres belle expression : « sur le champ du désir de I'Autre » dit Lacan. Et 13, il désigne le
petit enfant, le tout petit sujet, il 'appelle « I'objet subjectif ». Ca, je trouve, c’est une tres jolie formule.
C’est-a-dire que c’est une fagon pour Lacan d’articuler un point que j’ai trés souvent souligné. Au début
de la vie, le sujet est I'objet du désir de I'Autre. Il est objet de la demande, de la jouissance de I'Autre.
Il est completement objet et |a, Lacan I'appelle « I'objet subjectif ». Pourquoi subjectif ? Et bien, parce
gu’il est déja articulé au signifiant de I'Autre et c’est de la qu’il va se constituer comme sujet dans la



mesure ou il va essayer de les articuler. C'est-a-dire que ce n’est pas une constitution au sens
philosophique du terme comme sujet, mais il va advenir au statut de sujet dans la mesure ou il va
essayer de parler un peu. Voila pour la phase orale.

Ensuite, Lacan va évoquer la phase anale. Encore une fois, pour lui, ce ne sont pas des phases, ce sont
des structurations différentes. Il évoque donc l'objet anal. Je n‘ai pas commenté le passage sur
Balthazar Gracian, mais il ne pose pas de difficultés particuliéres, sauf qu’il nous rappelle que tout de
méme dans la spéculation théologique chrétienne, il y a eu quand méme des choses trés précises que
je ne connais pas, mais que j'aimerais bien connaitre, ca donne envie de les connaitre, dans lesquelles,
c’est dans le El Comulgatorio, dans lesquelles le corps du Christ comme objet cannibalique est tres
précisément décrit. Cette joue exquise, ce bras délicieux, etc., etc. Je ne savais pas, personnellement,
que dans le christianisme....

E. T.-N. : Il y a I'Ostie.
S.T. : Oui, il y a I'Ostie, mais I'Ostie, c’est quand méme pas mal symbolisé.
E. T.-N. : On dit que c’est corps du Christ quand méme.

S.T. : Oui, on dit que c’est le corps du Christ, mais la, c’est un corps du Christ qui est tres détaillé dans
ses aspects diversement oralement délicieux. Je ne sais pas si quelqu’un parmi vous connaissait ce
genre de méditation, je ne le connaissais pas. Alors, par rapport a cette articulation orale de l'objet,
I'articulation anale de I'objet va inverser complétement les choses, dans la mesure ou dit Lacan, la
demande anale « se caractérise par un renversement complet au bénéfice de I'Autre de l'initiative ».
C’est-a-dire que du c6té oral, il y a une sorte de moteur cannibalique qui anime le petit sujet qui ne
I'est pas encore, mais la, dans la structure anale, c’est entierement du c6té de I'’Autre que se trouve
I'initiative de cette demande. Alors Lacan va montrer en quoi, il dit des choses extrémement
intéressantes. Il dit que cette analité du rapport a l'objet, on la trouve en quelque sorte
anthropologiquement ou éthnologiquement repérable dans ces amas de coquillages, ces énormes tas
de coquillages qui se trouvent a proximité des endroits préhistoriques dans lesquels habitaient des
créatures humaines. Lacan dit s’il y a une maniére, un mode sous lequel 'homme s’est introduit au
signifiant, c’est celui-la. Le parlétre s’est introduit au signifiant par son articulation a ses objets de
déchets : « Bien plus, il semble que s'il faut, quelque jour, échafauder le mode par ou I’homme s’est
introduit au champ du signifiant, c’est dans ses premiers amas qu’il conviendra de le désigner ».
Autrement dit, nous nous sommes d’abord symbolisés par nos excréments, ou en tout cas, par ce qui
de nous, se fabriquait, se déposait de déchets. Ca nous représentait, d’'une facon signifiante.

De facon trés intéressante, Lacan va désigner dans ce moment anal du rapport structural du sujet au
désir, le degré zéro du désir. Ca a des corrélations cliniques absolument limpides. Combien, par
exemple, 'obsessionnel, dont les habitudes, le rapport au Réel sont trés tributaires de cette analité
dans le rapport de l'objet et au désir, vous savez bien qu’une des grandes difficultés du névrosé
obsessionnel ou de la névrosée obsessionnelle, c’est ce rapport au désir. Il ne peut pas désirer. Il ne
peut que demander la demande de I’Autre. Eventuellement, |3, il va pouvoir inscrire quelque chose de
sa propre demande a I'endroit de I'objet, voire de son désir s’il fait une analyse et s’il va un petit peu
loin dans cette direction, mais Lacan dit ici, « le sujet se désigne dans I'objet évacué comme tel ».
Autrement dit, il est la merde qu’il éjecte en la cédant a I'Autre.

A.J. : Dans la Legon précédente, il disait ¢a : il est la merde qui demande a étre évacuée.

S.T. : Exactement.



S.T. : Donc ¢a encore une fois c’est d’une justesse clinique vraiment indiscutable. Et c’est vraiment le
drame du névrosé obsessionnel, qui ne peut pas désirer. Degré zéro. « Dépendance radicale a I'endroit
de I'Autre, I'Autre en décide, et c’est bien ou nous trouvons la racine de cette dépendance du névrosé ».
Alors c’est intéressant que Lacan dise cette dépendance du névrosé, il ne dit pas du névrosé
obsessionnel. C’est-a-dire que c’est particulierement sensible dans le cas du névrosé obsessionnel, mais
le névrosé que nous sommes supposé étre habituellement, est de toute facon dans cette radicale
dépendance de I'’Autre pour les raisons évoquées aujourd’hui jusqu’a présent.

Intervenante : Comment cela se distingue ce rapport a la demande de I'Autre, ce rapport a I'’Autre dans
la névrose obsessionnelle par rapport a I'hystérie ? En posant la question jai le souvenir que
I’hystérique interpréete le désir de I'Autre et se constitue comme objet du désir de I'Autre méme si elle
se trompe. Alors que la névrose obsessionnelle, si vous pouviez un peu éclairer cette maniere que les
deux névroses ont de répondre a la demande.

S.T. : Alors écoutez, pour essayer de vous répondre de maniére précise - peut-étre Angela m’aidera la-
dedans - dans I’hystérie vous avez un désir du désir de I'Autre, et quand vous obtenez le désir de I'Autre,
vous l'entretenez en ne venant pas le satisfaire. C'est-a-dire que I'hystérique est tres forte pour faire
vivre le désir de I'autre sans le satisfaire, ce qui risquerait de I'éteindre. L'hystérique est trés forte pour
laisser I'autre la langue pendante. Ca c’est : désir de désir. Dans la névrose obsessionnelle vous avez
plutdt une demande de demande, I'obsessionnel il demande a I'autre de lui demander. Demande-moi
ce que tu veux ! Et il est trop content d’avoir, en quelque sorte, a sa disposition cette demande de
I'autre. C’est vrai que les névrosés en général, mais les névrosés obsessionnels en particulier, ils adorent
gu’on les supplie, ils adorent qu’on leur demande. Donc en vous répondant comme ca : désir de désir
du coté de I'hystérique et demande de demande du coté du névrosé obsessionnel, je pense que vous
avez une ébauche de réponse.

Alors maintenant le troisieme temps, parce que je nai pas envie d’étre trop long. Le troisieme temps
de la lecon c’est le stade génital. Et 1a, Lacan développe un certain nombre de remarques tres
importantes. D’abord il met au point les choses en conclusion de la legon. Le désir naturel, parce qu’il
nous a fait hésiter ou errer quelque peu quand il parlait tellement du désir, de la jouissance plutét, de
la mante religieuse. Mais la il est tres clair a la fin de la legon, « le désir naturel, a a proprement parler
cette dimension de ne pouvoir se dire d’aucune facon ». S’il y a un désir naturel -on n’en sait rien - il ne
peut en aucun cas se dire. « Et c’est bien pour ¢a que vous n‘aurez jamais aucun désir naturel parce que
I'Autre », avec un grand A, « est déja installé dans la place avec ses signifiants ». Lautre avec un grand
A « comme celui ou repose le signe ».

Pourquoi il ne dit pas le signifiant ? Qui peut répondre ? Pourquoi il ne dit pas |3, 'Autre avec un grand
A comme celui ol repose le signe ?

Intervenante : Parce que le signe c’est adressé a quelqu’un, quelque chose d’une signification et comme
le sujet est une chaine signifiante, il y a un moment ol tout se retrouve dans un signifié dans
I'interprétation donc c’est un signe. Le signe c’est un indice, ce n’est pas une cause, c’est quelque chose
a quelqu’un.

S.T. : Oui, je vous remercie, vous avez tout a fait raison. S'il dit : « I'autre avec un grand A comme celui
ou repose le signe », c’est qu’il nous parle la non pas du signifiant dans son effectivité purement
structurale, il nous parle du rapport de ces signifiants au petit sujet qui est sur le point de parler, qui
s’interroge, enfin qui commence a balbutier. Et pour ce petit sujet, ce signifiant bien s(r fait signe, fait
signe pour qui ? Pas pour quelqu’un, parce que lui ne peut pas assumer ce quelqu’un, et surtout en ce
qui concerne le signifiant phallique, parce que, comme le dira tres bien Lacan quelques lignes ou pages
plus tard, il ne peut pas y avoir d’articulation du virtuel phallique pour le tout petit sujet. Le signifiant



phallus il va assez bien attraper ce dont il s’agit, c’est-a-dire un signifiant qui désigne quelque chose
d’évanescent, quelque chose qui tombe. Le petit garcon, la petite fille, devant le miroir, sont obligés de
désinvestir l'activité et I'actualité de la zone phallique. La petite fille parce qu’il n’y a rien a attraper si
j'ose dire dans cette zone-I3, le petit garcon parce qu’il n’en a pas du tout la maitrise.

Donc c’est quelque chose qui échappe totalement a la maitrise du regard au moment du stade du
miroir. Donc ¢a tombe obligatoirement pour que I'image se constitue mais au-dela de ¢a, ce petit garcon
- pensez au petit Hans, d’ailleurs Lacan y fait référence - ce petit garcon va avoir une haute idée de ce
petit zizi, de ce petit instrument dont il est porteur, a ceci prés qu’il en a une haute idée mais il ne peut
rien en faire. Autrement dit, I'actualisation, le caractere non plus virtuel mais actuel de cette mise en
ceuvre de ce signe phallique, devra attendre qu’il ait, comme le dit Lacan quelque part dans la legon, il
a juste le ticket en poche pour venir un jour dire :« jai le ticket voila maintenant je suis en mesure de
mettre en acte cela ». Mais pour le moment il a juste le ticket, il n'a aucune mise en acte possible. Et
du coup, ce signifiant phallique comme signe va renvoyer a un sujet qui n’est pas advenu, qui n’est pas
la. D’ou l'angoisse de I'enfant. Ca renvoie a un sujet, mais moi je ne suis pas ce sujet, alors du coup
toute la phobie du petit Hans se développe autour de ¢a.

Et puis Lacan souligne 'ambiguité fondamentale et qui va laisser évidemment des traces considérables
dans I'inconscient de tout enfant : cet objet phallique est désigné a la fois comme « c’est cochon, c’est
caca, ce n’est pas bien, c’est vraiment trés cochon faut pas jouer avec ¢a », comme le dit Lacan « j'en
appelle ici a toutes les meres », c’est dégoutant le désir. Ecoutez, on ne peut pas dire que notre époque
soit dans le démenti de ¢a. Parce qu’aujourd’hui c’est plus que dégoutant, c’est a proscrire absolument.
Le pénis, le phallus, de quelque nom que vous l'appeliez, c’est vraiment radicalement dégoutant
aujourd’hui. Mais en méme temps, c’est la que Lacan repere quelque chose de trés important,
appréciation considérable portée sur cet objet : « tu auras beaucoup d’enfants », « il es fort bien doué
mon petit », « t’as un joli kiki !» et la fierté correspondante. Bref, Lacan dit « il est apprécié comme
objet, il est déprécié comme désir ». Alors ¢a c’est déja tout un programme de difficulté, de noeuds et
de tortures pour le futur névrosé.

Alors dernier point ol je me permets de vous souligner une formulation qui a pu faire difficulté pour
vous, peut-étre pas, je ne sais pas. Est-ce que vous avez bien saisi cette formulation tout a fait a la fin
de la legon « en d’autres termes le petit a au niveau du désir génital et de la phase de la castration,
dont tout ceci vous le percevez bien est fait pour vous introduire a I'articulation précise : le petit a c’est
le grand A — phi. a = A-phi ». Limpide, qui veut passer au tableau ? (Rires). Non je plaisante mais peut
étre que vous avez une idée la-dessus. Pourquoi petit a = grand A-phi ?

Intervenant : C’est I'écriture du manque dans I'Autre. A savoir le petit a comme étant le lieu, le grand
Autre comme lieu moins le phallus imaginaire.

S.T. : Oui c’est-a-dire le grand Autre comme lieu accompagné du fait qu’on sait que ce lieu n’est pas
plein.

Intervenant : Et le phallus imaginaire comme étant le signifiant du manque. Qui ne renvoie pas a
d’autre signifiant.

S.T. : Exactement. Et alors du coup, vous avez tout a fait raison, en posant les choses ainsi, on peut

entendre, on peut comprendre que petit a c’est 'objet manquant également, mais du c6té des objets
disons partiels, coloré dans sa sexualisation et dans son érotisation, par le manque phallique. C’est a

10



dire que le refoulement du signifiant phallique, moins phi donc, va produire en quelque sorte, les objets
a dans leur coloration sexuelle et érotique. Erotique parce que sexuelle. Ce que vous n‘aurez pas dans
la psychose. Parce que dans la psychose, on ne peut pas dire petit a = A-phi. Dans la mesure ou le -phi
n’est pas effectué. Ca ne veut pas dire qu’il ne puisse pas y avoir du petit a dans la psychose. Au
contraire, il n'y en peut-étre d’une certaine facon que trop. Je crois que nous pouvons entendre a peu
prés comme ¢a. Angela est-ce que tu souhaiterais ...

A.).: Ce que je trouve intéressant dans cette écriture c’est que ¢a nous introduit de plain-pied a
I'algébre de Lacan pour nous parler de choses tres importantes. Et j'aime bien la fagon dont il finit la
lecon parce qu’il revient au probléme de 'amour. Et il dit que le probléme de 'amour c’est que le sujet
ne peut satisfaire la demande de I'autre qu’a le rabaisser. Qu’a faire de lui cet autre, 'objet de son désir.
Et c’est intéressant parce que c’est quelque chose gu’il avait déja nommé dans le Banquet par rapport
a Alcibiade et Socrate. Mais il fait une boucle la pour revenir a ¢ca dans cette formalisation trés pointue
en passant par le circuit de la demande et du désir. Je trouve intéressante cette conclusion.

Transcription établie par : Rosa BELLEI, Amandine DECROI, Anne FLORENNE-VOIZOT, Martin LE DREF,
Umur Yigit NURAL, Sarah PAGE, Brigitte SABY, Hortense TEZIER

Relecture : David GLASERMAN

11



