LE TRANSFERT DANS SA DISPARITE SUBJECTIVE, SA
PRETENDUE SITUATION, SES EXCURSIONS TECHNIQUES
(1960-1961)
JACQUES LACAN

PLENIERE DU 12/05/2025 : LECON X DU 1¢ FEVRIER 1961
ANGELA JESUINO

Donc je disais que ce que disait Lacan va nous aider, a préciser la nature de cet objet

partiel, la nature de cet objet, va aider a le cerner.

1y a cette idée centrale de la legon, et puis, il y a autre chose qui me parait trés important
qui est I’entrée en jeu dans la relation d’amour de la topologie du 3 : sujet (S), petit autre (a) et
grand Autre (A). Et on pourrait dire qu’au centre de cette topologie, Lacan nous présente dans
cette legon I’agalma, 1’objet partiel, 1’objet du désir.

Lacan commence en parlant de quelque chose qu’il nous dit des le départ qui est le
fracas que représente 1’entrée d’ Alcibiade, dans le Banquet. Il y a un changement de la reégle du
jeu, et Lacan va tacher de nous montrer ce qu’elle dévoile. Il commence par dire qu’il a choisi
le terme d’agalma, comme au point crucial indiqué dans le Banquet a un moment d’un
retournement du texte, apres le jeu de I’éloge de I’amour, non pardon, entre, il y a d’abord le
jeude I’¢loge de I’amour, donc apres que tout le monde a parlé, vous le savez ¢a, entre Alcibiade
qui va tout changer. Ce n’est plus I’amour 1’objet de 1I’éloge mais pour chacun son voisin de
droite. I change la regle du jeu et je dirais il change 1’adresse : on va parler a priori au petit
autre, du petit autre plus précisément.

Lacan dit tout de suite que ce terme d’agalma est un terme de difficile traduction. Il est
plus communément traduit par ornement, parure et aussi statue des dieux. Mais il ne va pas sans

tenir 13, Lacan. Mais apres ces changements de regle, il va s’agir de ’amour autrement. Il va



s’agir de I’amour en acte pris dans cette relation de 1’un a 1’autre ou il va se manifester. On va
plus faire 1’¢loge du dieu Amour.

Cela met en lumicére la structure du Banquet, et ¢a je trouve ca trés important, trés fort. Dés
qu’il s’agit de faire entrer I’autre, le petit, il n’y a pas qu’un, il y en a deux autres. Au minimum
il y a, ils sont trois. Qu’on forme la réponse de Socrate au discours diffamatoire d’Alcibiade, il
dit « ce n’est pas pour moi que tu as parlé c’est pour Agathon ». C’est pour un tiers ¢’est pour
un autre, pour un grand autre (Autre). Ce que la pratique du transfert nous enseigne tous les
jours, c’est toujours une question importante a laquelle I’analyste doit répondre pour
s’orienter dans la cure. A qui s’adresse ce que dit le sujet sur le divan ? A qui s’adresse-t-
il dans le transfert ? Donc nous passons a un autre registre avec 1’entrée d’Alcibiade et ce
changement d’adresse.

Lacan dit que dans la relation duelle, autre chose entre ici en jeu, autre chose que le
souverain bien, autre chose lui est substitué¢ dans la triplicité, dans la complexité que nous
montre ce en quoi je fais tenir I’essentiel de la découverte analytique. Donc il va, comme vous
avez lu, il va insister tout de suite sur la triplicité qui rentre en jeu.

Alors de quoi s’agit-il ? D une topologie, et Lacan insiste beaucoup sur ce terme dans
la legon, je sais pas si vous avez remarqué ¢a. Dont résulte la relation du sujet au Symbolique
en tant qu’il est essentiellement distant, distant de I’Imaginaire et de sa capture. Lacan ajoute
c’est ainsi que nous devons comprendre la seconde topique de Freud, modéele de la topologie
intrasubjective. Alors c’est intéressant parce que la seconde topique de Freud, d’ailleurs comme
la premiere, c’est aussi une trinité : on passe de l’inconscient/pré-conscient/conscient au
ca/Moi/Surmoi. Alors c’est intéressant cette triplicité, parce que ¢a pourrait nous faire penser
aux trois registres R/S/I dégagés par Lacan trés tot dans son effort de formalisation de la
psychanalyse, a savoir dans une conférence intitulée le Symbolique, I’Imaginaire, et le Réel
qui fut prononcé le 8 juillet 53.

Donc c’est tres tot que Lacan va, comment dirais-je, parler de sa triplicité a lui, de cette
topologie triple. Pour I’instant il va parler du sujet, du petit autre et du grand Autre. Mais ce
qu’il me parait intéressant c’est par le détour de 1’étude de la nature de I’amour que Lacan va
pointer quelque chose qui est essentiel a rejoindre cette topologie du trois a savoir 1’agalma, ce
qu’il va dire d’emblée qui est une notion proprement analytique et qui reléve du registre du
Réel.

Lacan va se donner le travail de montrer 1’agalma, les occurrences de I’agalma dans le
texte grec. Et il va nous montrer par ou il est passé dans I’étude de texte et dans les diverses

significations du terme d’agalma pour en faire cet objet central, crucial de la psychanalyse qui



est I’objet partiel, 1’objet du désir. Il va faire une démonstration, on pourrait dire. Dans le
discours de Posanias il s’agissait déja de ce qu’on va chercher dans I’amour, a savoir que chacun
cherche dans I’autre ce qu’il contenait de désirable. Et Lacan va dire c’est de la méme chose
qu’il s’agit maintenant. Il reprend le discours d’ Alcibiade et la comparaison qu’il fait de Socrate
et du siléne, ce qui est important, c’est ce qu’il y a a I’intérieur, a I’intérieur, I’agalma, 1’objet
précieux, les bijoux. Ce qui est important c’est ce qu’il y a dedans, c’est pas I’emballage. Se
faisant Alcibiade nous arrache a la dialectique du Beau, ce qui est par rien ! Socrate ne se
souciait pas de la beauté ni des biens en général. Il y a ici un changement de paradigme, on
passe a autre chose, aux pouvoirs des agalmatas, Beau extraordinaire déja divin. On ne sait pas
encore ce que sait, mais on sait déja quel est I’effet qu’il produit, on tombe sous le
commandement de celui qui le posséde. Tout ¢ca Lacan va I’articuler trés précisément a partir
du discours d’Alcibiade quand il a dit quand il a vu ce qu’il y avait dans le siléne, quand il a pu
entrevoir, il ne pouvait que tout faire pour obéir a Socrate.

Alors a ce moment-la de la legon Lacan fait une référence au Che Vuoi, que veux-tu ?
issu de ce conte fantastique écrit au 18°™¢ si¢cle par Jacques Cazotte et qui s’appelle Le
Diable amoureux et je vous conseille vraiment la lecture, parce que c’est vraiment quelque
chose de tres, d’ailleurs tres agréable a lire et vraiment tres illustratif de cette dialectique du
sujet, de I’autre, du désir, de I’objet, je trouve que c’est raconté d’une fagon tres intéressante.

Alors Lacan a longuement parlé dans son séminaire La relation d’objet, et Les
structures freudiennes, et aussi dans Le désir et son interprétation. Dans ce séminaire donc
du Transfert, il va se contenter de poser la question. Y a-t-il un désir qui soit vraiment ta
volonté ? Et vous voyez d’emblée qu’il fait cette distinction entre la volonté et le désir, c’est
pas du méme ordre. Autrement dit, qu’est-ce que tu veux ? Est-ce que tu veux ce que tu désires ?
C’est une phrase qui peut paraitre banale mais qui donne beaucoup, qui donne du fil a retordre
a ceux qui viennent nous parler sur le divan. Parce que trés souvent ils veulent pas ce qu’ils
désirent.

Cette question posée par le grand Autre, Che Vuoi, dans le conte, parce que dans le
conte apparait une effrayante téte de chameau qui est la forme que prend le diable, le Belzébuth,
invoqué par les protagonistes, cette question posée par I’ Autre : que veux-tu ? me renvoit a ma
propre question. Que sais-je de ce que je veux ? D’ou me vient mon désir ? Que me veut 1’ Autre
désirant, manquant, ce diable amoureux.

Lacan signale aussi par cette référence au Che Vuoi que 1la commence la topologie du
sujet qu’il a déja annoncé comme étant triple et complexe. Une autre facon de faire rentrer en

scene autre, le grand Autre et son désir. Mais peut-étre faudrait-il rappeler ici comment



Lacan parle de ce conte dans cette lecon du 6 février 57 a laquelle nous renvoit la note 33
de la page 239 du séminaire sur Le transfert.

Vous savez moi j’ai toujours cette idée qu’il faut lire Lacan avec le conte, n’est-ce pas.
Et si vous avez I’occasion lisez cette lecon du 6 février 57 parce qu’elle est trés intéressante.
Lacan reprend dans ce séminaire du Transfert beaucoup de choses qu’il avait déja amorcé
dans ce séminaire de 57 La relation d’objet. Et puis il y a aussi beaucoup de choses dans
cette legon qui vont nous préparer sur ce qu’il va dire plus tard sur la question de I’objet, de
I’amour et de 1’identification dans la legon suivante donc si, entre temps, vous avez I’occasion,
lisez cette legon, elle est trés éclairante.

Alors voila comme il parle de ce conte, je vais vous faire lecture : « il s’agit d’un conte
qui commence a Naples, dans une caverne ou 1’auteur se livre a 1’évocation du diable qui ne
manque pas, apres les formalités d’usage, d’apparaitre sous la forme d’une formidable téte de
chameau pourvue tout spécialement de grandes oreilles et qui lui dit avec la voix la plus
caverneuse qui soit : Que veux-tu ? Che Vuoi ? Je crois que cette interrogation fondamentale
est bien ce qui nous donne de la facon la plus saisissante la fonction du surmoi. Mais
I’intérét n’est pas que cette image du surmoi trouve ici une illustration saisissante, c’est de voir
que c’est le méme €tre qui est supposé se transformer immédiatement, une fois le pacte conclu,
en un petit chien, qui par une transition qui ne surprend personne devient un ravissant jeune-
homme puis une ravissante jeune-fille, les deux d’ailleurs ne cessant pas jusqu’a la fin de
s’entreméler dans une ambigiiité parfaite et de devenir pour un temps, pour celui qui est le
narrateur de la nouvelle, la source surprenante de toutes les félicités de ’accomplissement de
tous les désirs, de la satisfaction a proprement parler magique de tout ce qu’il peut souhaiter. »

Donc Alvaro qui est le protagoniste fera un pacte avec le diable et il pense qu’il va le
maitriser et ce diable qui apparait sous la forme d’un chameau se transforme au fur et 8 mesure
dans tous les objets de désir qu’il nomme et qu’il souhaite. Mais on va voir que la chute elle est
pas mal. Le tout cependant dans une atmosphére de fantasme, d’irréalité dangereuse, de menace
permanente, qui ne manque pas de donner son accent a son entourage et se résolvant a la fin, a
la fagon d’un immense mirage dans une rupture catastrophique de cette course de plus en plus
accélérée et folle que représente la relation avec le personnage aimé qui a un nom significatif
mais dont je ne me souviens pas dit Lacan, mais le nom c’est Biondetta. D’ailleurs le page
s’appelle Biondetto et la jeune-fille Biondetta. Alors tout ceci se termine par une sorte de
dissipation catastrophique du mirage au moment ou le sujet retourne au chateau de sa mere

comme il convient. Voila comment se termine ce conte n’est-ce pas, ce qui nous laisse un petit



peu présager que ce diable amoureux, que ce chameau, n’était peut-&tre que sa mere (rire).
Enfin, bon, laissons-¢a pour ’instant.

Et il s’en sert pour illustrer, il va se servir de ce conte pour illustrer, pour donner le sens
de cet étre magique, au-dela de 1’objet, donc il introduit aussi par ce conte cette question qui est
au-dela de I’objet, en cause-la. Dans cette, de ce que j’appellerai cette autre partie de la lecon
Lacan va s’attacher a définir la nature de cet objet, en travaillant sur les significations du mot
agalma. Et la premiére référence nous renvoit a8 Hécube qui fait allusion a un objet, un palmier,
le palmier de Delphes, un tronc, un arbre, cette chose magique érigée conservée comme un
objet de référence a travers les ages, qui ne peut manquer d’éveiller pour nous analyste tout le
registre qu’il y autour de la thématique du phallus féminin en tant que son fantasme est a
I’horizon et situe cet objet infantile comme fétiche.

Ce que je voulais vous faire entendre c’est qu’il y a un fil, entre ce conte du diable
amoureux et ce qu’il va amener, par exemple, par rapport a ce palmier de Delphes et ce qui va
suivre. Cette rencontre imprévue avec cette acception du terme d’agalma nous dit Lacan a eu
lieu méme un peu avant qu’il aborde la fonction du phallus essentielle entre la demande et le
désir. Donc il y a quand méme quelque chose qui va au-dela de cet objet. Et il insiste donc que
1a il ne s’agit ni de parure, ni d’ornement, ni de statue de dieu, quand il parle de cette référence
au palmier de Delphes. Il pointe 1a une autre signification et prévient, 1a ou vous rencontrez
agalma il s’agit toujours d’autre chose. Alors il s’agit de quoi ? De I’accent fétiche de 1’objet,
du pouvoir spécial de 1’objet.

Alors dans la méme lecon du 6 février Lacan définit le fétiche de la fagon suivante, vous
voyez, elle est utile cette lecon. Nous voici en présence d’un personnage fétiche (inaudible),
c’est le méme fondamentalement, le deux se rattachant a « fetiche » en portugais puisque c’est
la qu’historiquement le mot fétiche est né, ce n’est rien d’autre que le mot factice d’un étre
féminin ambigiie qui représente lui-méme et qui incarne, en quelque sorte, au-dela de la mere,
le phallus qui lui manque et I’incarne d’autant mieux qu’il ne le posséde lui-méme pas mais
plutot qu’il est tout entier engagé dans sa représentation. Nous voila en présence d’une fonction
de plus de la relation énamorante, des voies perverses du désir qui peuvent tre la exemplaires
a nous éclairer sur les positions qu’il s’agit de distinguer quand nous 1’analysons. Donc voila
une touche de plus, cet accent « fétiche » de I’objet et son pouvoir magique.

I1 faut pas oublier, vous savez cette histoire du mot « fétiche », ¢’est une digression mais
ca I’est pas tout a fait. C’est une drdle d’histoire parce que c’est un mot d’origine portugaise
« fétiche » qui a été travaillé dans les comptoirs coloniaux, et qui ne prend cette acception, ce

sens que nous connaissons aujourd’hui de fétiche, quand ce terme revient dans la langue



francaise. Et c’est intéressant parce que dans un premier temps il n’était pas tenu comme un

substitut de quoi que ce soit, ¢’était 1’objet en soi.

Question : C’¢était quel objet ?

Les objets qui étaient dans, qui faisaient partie des objets sacrés, qui étaient trouvés dans, ¢’était
les objets faits (fées ?) justement, les objets qui étaient enfeiticado, je sais pas comment dire ?
Ensorcelés ! Et ces objets ils avaient un pouvoir magique. Et sauf qu’ils étaient tenus comme
la chose en soi, ils avaient pas ce role apres par la suite quand c’est venu dans la, j’ai commis

un petit article qui parle de tout ¢a aprés quand ils sont venus

Stéphane Thibierge : Tu nous diras ou ?

Oui oui, ils sont venus dans la plume d’un Charles de Brosses, des étudiants, des
anthropologues, des sociologues, il y avait cette caractéristique, c’était 1’objet qui ne
représentait rien du tout et qui n’était pas un substitut. Alors quand ce mot arrive dans la
psychanalyse, Freud va en faire autre chose. Au départ il utilise quand méme dans Les trois
essais sur la théorie de la sexualité, Freud introduit le terme de fétichisme, mais il n’échappe
guere a la notion de fétichisme religieux dont son siecle est imprégné. C’est lui qui €crit : « ces
substituts de 1’objet sexuel peuvent en vérité étre comparés au fétiche dans lequel le sauvage
incarne son dieu. »

Mais mot je dirais que de (inaudible) il apporte une nouveauté radicale : le fétiche est un
substitut. Et Freud marque ainsi ces distances avec le président de Brosses qui est quelqu’un
qui a travaillé sur ces notions de fétiche, et restitue au fétichisme un symbolisme, que je dirais
que la rencontre entre les deux mondes avait refusé. Et Freud faisant ¢a, il restitue au mot fétiche
son sens refoulé, d’artifice, d’artefact, en lui dessinant en méme temps, un au-dela, et c’est dans
le texte sur le fétichisme que cet au-dela va se préciser. Et Freud, je vais citer Freud, « je vais
certainement décevoir en disant que le fétiche est un substitut du pénis. Je m’empresse donc
d’ajouter qu’il ne s’agit pas de substitut de n’importe quel pénis mais d’un certain pénis tout a
fait particulier qui a une grande signification pour les débuts de I’enfance et il disparait ensuite,
c’est-a-dire qu’il aurait di étre normalement abandonné mais que le fétiche est justement la

pour le garantir contre la disparition. Je dirais plus clairement que le fétiche est le substitut du



phallus de la femme, la mere, auquel a cru le petit enfant et auquel nous savons pourquoi il ne
veut pas renoncer ».

Voila pourquoi aussi Lacan disait, il situe cet objet infantile comme fétiche, vous
voyez ? Lacan emboite le pas de Freud et précise : ce fétiche, ce n’est pas n’importe quel pénis,
pour tout dire ce n’est pas le pénis réel, c’est le pénis en tant que précisément la femme 1’a,
c’est-a-dire en tant qu’exactement elle ne 1’a pas ! Cette précision est de mise car elle introduit
une dimension capitale dans cet au-dela de I’objet fétiche, c’est un phallus symbolique en tant
qu’il est de la nature pour parler de ce qui est du symbolique, de se présenter dans I’échange
comme absence.

Vous voyez je voulais donner cette caisse de résonnance-la. Parce que quand il dit,
quand il parle de cet accent fétiche de 1’objet, il faut avoir cette caisse de résonnance pour savoir
de quoi on parle. Et je vous donne cette référence pour qu’on puisse aussi apprécier le fil rouge
qu’il va dérouler et qui va I’amener de I’agalma a I’objet partiel a I’objet du désir.

Alors pour ce faire, pour faire ce trajet, Lacan va s’attacher non seulement a la
multiplicité des significations, mais aussi a I’étymologie du mot agalma. Vous savez il y a toute
cette partie ou il va travailler I’étymologie qui peut paraitre fastidieux mais qui, en fin de
compte, par touche, nous fait toucher du doigt, si j’ose dire, de quoi il s’agit dans 1’objet partiel
et dans I’objet du désir. Alors, en ce qui concerne 1’étymologie, qu’est-ce qu’on y trouve ? La
brillance, 1’éclat caché dans la racine du mot, mais 1’étymologie ne nous porte pas vers un
signifiant mais vers une signification centrale, et ¢’est ¢a qu’il cherche, Lacan, agalma toujours
rapport a I’image mais une image spéciale nous dit Lacan. Alors il se pose la question :
laquelle ? C’est quoi cette image spéciale ? Alors c’est, ¢ga m’a paru trés curieux et en méme
temps trés brillant, c’est le cas de le dire, comment Lacan va parler de ¢a. Il dit qu’agalma

apparait comme un piege a dieu.

Stéphane Thibierge : Hum (oui)

C’est quelque chose qui va attraper 1’attention divine, qui va leur taper dans I’ceil, on pourrait
dire, hein. Dans le sanctuaire, dans le temple, on accroche des agalmatas. Ce sont des objets qui
ont une valeur magique, c’est de I’ordre des ex-votos. Alors j’imagine que vous savez tous ce
que c’est que des ex-votos ? Mais j’ai eu de la chance je pense, d’étre née dans une ville tres
religieuse du Brésil et trés baroque et dans mon enfance j’ai beaucoup fréquenté les églises,
j’avais pas le choix de toute fagon (rire). Et il y avait une église en particulier qui m’a toujours

impressionné, enfant, ou il y avait une chapelle recouverte de pieds, de doigts au sol, d’ex-



votos, c’est-a-dire, il y avait toute sorte, le plus souvent c’¢était des bras, des jambes, des reins
moulés dans le cire ou dans le bois, des photos, des dédicaces, hein, que ¢’était une fagon, c’était
une offrande hein pour remercier d’une grace, d’une guérison, des fois en attente d’une grace,
d’une guérison. Je vous assure que rentrer dans un espace, avec tous ces objets, ces agalmatas,
suspendus partout, ces bouts de corps, c’est quand méme quelque chose qui vous marque. C’est
pas pour rien que Lacan va s’appuyer sur ces ex-votos pour parler des objets partiels hein parce
que 13, y a aucune totalité possible, c’est des bouts de corps, des organes, etc.

En faisant appel a 1’ex-voto, vous me direz si vous €tes d'accord avec moi, mais Lacan
apporte quelque chose de plus, c'est a dire ces pieges a dieux, ce qui va taper dans l'ceil, a ces
bouts de corps en offrande, il met I’agalma dans un rapport au grand Autre. Ca rentre dans la
dialectique du rapport du sujet au grand Autre. Il va insister sur le brillant, 1’éclat, pour dire
que c'est ¢a qu'on a découvert, c'est de ¢a dont nous avons découvert la fonction sous le nom
d'objet partiel.

Je pense que vous avez remarqué comme moi, comme on dit par ce terme d'agalma par ses
occurrences dans les textes grecs, dans ses significations, dans son étymologie, Lacan va
décliner la nature de cet objet partiel. Objet marqué dans 1'éclat, objet qui a une valeur
magique, objet qui garde la marque du factice pris dans la relation au grand Autre. Voila les
fils qui relient le diable amoureux, le fétiche, I’agalma, 1'objet partiel, non sans dessiner a
'horizon, la fonction phallique qui renvoie au manque. Ce qui intéresse Lacan, c'est ce coté
foncierement partiel de 1'objet en temps qu'il est le pivot, le centre, la clé du désir
humain.Mais cet objet partiel qui ne renvoie pas a une totalité, a une génitalité, on n'en veut
rien savoir et tout notre effort est d'effacer son originalité. L'originalité de cette découverte de
'expérience analytique, critique Lacan, qui est a contre-courant de la théorie analytique de
son époque.

Donc cette mise en lumiére grace au Banquet dans le contexte de la relation amoureuse, grace
a I’Agalma de cet objet partiel, c'est vraiment quelque chose qui ne va pas de soi dans le
milieu analytique de son époque et qui finalement, méme au long de son €laboration qui va
arriver jusqu'au petit « a »ne va pas étre, comment dire, digéré. Ca va faire ligne de fracture.
Lacan déplore qu'on aurait pu dire qu'en tant qu'objet du désir, cet Autre est 1'addition d'un tas
d'objets partiels, ce qui n'est pas du tout pareil qu'un objet total. Mais c'est pas comme ¢a que

la théorie analytique des années 60 le prend.



On aurait pu penser que c'est que nous avons a manier de ce fond qu'on appelle notre ca, c'est
peut-&tre d'un vaste trophée de tous ces objets partiels, de ces objets partiels qu'il s'agit. Mais
c'est pas ¢a non plus ce que nous faisons au nom de la totalité, sans qu'on puisse nous rappeler
que la pulsion est toujours partielle. Ca, c'est aussi un apport de Lacan important a la
psychanalyse.

11 va dire a I'horizon de notre mod¢le de 'amour, nous avons mis l'autre, et nous n'avions pas
tort dit-il, n'est-ce pas ? La, c'est le petit autre. Mais la critique vient plus tard. Mais l'autre a
qui nous adressons notre oblativité et nous croyons ensemble qu'il suffit d'aimer génitalement
pour aimer l'autre pour lui-méme.

C'est une critique de Lacan a la théorie analytique de I'amour de son temps. Alors que les
questions qu'il ouvre Lacan en s'appuyant sur Le Banquet et en soulignant la fonction, la
nature de 1'objet partiel est tout autre. Qu'est-ce qu'on aime chez l'autre ? Quel agalma recele-
t-il ? De quel objet de désir est-il support ?

Je vais vous raconter une petite bréve d'histoire clinique qui m'est arrivée il y a trés
longtemps.

Une jeune femme qui est venue me voir a cause d'une obsession amoureuse. Elle, elle était
amoureuse de quelqu'un qui ne savait méme pas qu'elle était amoureuse. Et que cette idée.
'obsédait et que ¢’ était en train de menacer son mariage, et elle était trés trés embétée par ca.
Il se trouve que cette patiente écrivait des romans historiques. Et au détour de ses recherches,
elle a connu le directeur d'une bibliothéque qui est devenu 1'objet de son obsession ? Et Je lui
ai posé la question, mais comment ¢a démarre ? Comment ¢ca démarre cette obsession ? Et
alors elle me raconte la scéne suivante : Un jour, elle était a la bibliotheque. Il I'invite et lui
montre un livre trés ancien et précieux, et elle était tres €éblouie de ce qui il peut lui montrer
dans une intimité d'un cabinet de lecture. Bien. Par la suite, elle inclut dans le livre historique
qu'elle était en train de lire la méme scene, sauf que, déguisé et sauf que le personnage il
volait les livres anciens pour une nuit et le garder précieusement aupres d'elle. Donc vous
voyez, ¢a peut paraitre completement abstrait. Ca peut paraitre cet agalma de Socrate, ¢a
parait tres lointain de nous, mais elle date de ces moments-1a, de cet objet précieux qu'il puit
donner acces a sa passion indéfectible pour cet homme.

Stéphane Thibierge : Angela, tu peux redire la 2e version, ¢a partait de ce moment ou elle

avait eu l'occasion de voir ce livre rare aupres de ce directeur ?



AlJ : Non, c'est pas une 2e version, elle s'est réapproprié cette scéne. Et elle a écrit dans un
livre qu'elle était en train d'écrire, c’est quelque chose qu'on pourrait voir je sais pas, c'est de
l'ordre du fantasme qu'elle (le personnage) volait cet objet précieux pour une nuit. Enfin voila.
Elle volait ces livres, le personnage de son roman volait ces livres précieux qu’elle gardait

aupres d’elle une nuit.

ST : Oui c'est tres intéressant effectivement.

Al : Donc voyez, c'est pas si abstrait que ¢a, cet homme qui pour elle était le support de cet
objet précieux, et qui plus c’est un livre avec tout ce que ¢a peut représenter pour elle dans
son travail d'écrivaine, est devenu l'objet d'un amour inconsidéré, et sa limite est
inconsidérable.

Voila, tout ¢a pour vous dire que ¢a fait partie de notre vie de tous les jours ces affaires.

Alors Lacan va critiquer aussi le rapport sujet/objet et 1'idée qu'on aime l'autre en tant que
sujet et non pas en tant qu'objet, et ¢a c'est d'une actualité terrible, j'ai déja eu I'occasion de
commenter ¢a.

Et il dit, c’est le corrélatif éthique a un véritable amour qui serait suffisamment connoté d'étre
génital. Donc c'est l'attaque de Lacan quand méme, a la théorie de la génitalité de la totalité du
développement de stade oral pour arriver a I'objet total. Et 1a il est radical et il dit considérer
I’aimé comme un sujet, ce n'est pas mieux que le considérer comme un objet. Et je ne suis pas
stire qu'il aurait beaucoup de presse aujourd'hui, hein ? Il dit ici, un objet en vaut un autre, le
sujet strictement en est un autre. Et donc, comment définir le sujet ? La seule définition saine
du sujet dit Lacan, est celle qui permet de le définir comme divisé, comme introduit dans la
Spaltung déterminé par sa soumission au langage. D¢s lors, il a une part ou ¢a parle tout seul.
Ce a quoi le sujet est suspendu. Le sujet a un autre, en effet, il porte en lui une part d'altérité.
Alors comment oublier que ce sujet avec lequel nous avons les liens d'amour est I'objet de
notre désir ? Autrement dit, dans la relation d'amour, I'autre comme objet désir, c'est un point
de gravité, une amarre, un point d'accrochage de la relation amoureuse. C'est tres, c'est tres

fort de dire ¢a.



Prendre 'autre comme objet de désir, c'est le point d’amarre de la relation, il y a pas la de
dissociation. C'est ¢a 1'objet, c'est quelque chose qui est la visée du désir comme tel, et c'est a
cette fonction que répond l'introduction a I'analyse de 1'objet partiel. Et si cet objet vous
passionne, c'est parce que la-dedans caché en lui, il y a I'objet du désir : 1’agalma.

Voila, j'aurais pu dire ¢a a ma patiente, n'est-ce pas ? D'ou l'importance de savoir ou il est,
savoir sa fonction et ou il opére aussi bien dans 1'inter que dans 1'intra-subjectivité. Cet objet
privilégié du désir, c'est quelque chose qui pour chacun culmine dit Lacan a cette fronticre, a
ce point limite, que je vous ai appris a considérer comme la métonymie, ou la métonymie du
discours inconscient, ou il joue un réle que j'ai essay¢ de formaliser dans le fantasme. Donc
rle de 1'objet du désir dans la constitution du fantasme qui est notre fenétre sur le monde et
sur les autres, donc important dans 1'intersubjectivité et rdle dans la métonymie du désir qui
nous anime et qui nous fait nous lever tous les matins. Donc rdle dans l'intra-subjectivité.
C'est a partir de cet objet partiel qu'on ’appelle sein, phallus, ou merde, que Lacan va
redéfinir I'analyse comme une méthode, une technique qui s'est avancée dans ce champ exclu
de la philosophie, non accessible a sa dialectique et qui s'appelle le désir. Dans ce champ du
désir, 'objet toujours partiel, toujours métonymique, joue un réle primordial dans les
fantasmes constitutifs du sujet.

Mais pas seulement, a la fin de la legcon Lacan dans une discussion avec la théorie Kleinienne,
que je ne veux pas reprendre ici ; ouvre aussi le champ des identifications et de ses passages si
sensibles, de I'amour a 1'identification, et aussi la question de 1'identification a 'objet du désir
de I'Autre. Mais dans cette pluralité des identifications, la question reste pour Lacan ou situer
ou fonctionne I'objet partiel dans cette articulation ? Cette question et va la développer
davantage dans la lecon suivante, et c'est pour ¢a que je vous conseille de lire la lecon du 6
février et aussi lire si vous voulez bien, La psychologie des masses, analyses du moi, ou
Lacan va parler de cette question de 1'amour et 1'identification et son rapport a 1'objet. En
disant que dans I'amour, nous mettons I'objet a la place du moi et dans 1'identification l'objet a
la place de I'ldéal du Moi. Il va en parler dans la lecon16 du 6 février, mais il va s'en servir, et
longuement de Psychologie des foules et analyse du moi.

La conclusion de la lecon dégage une division entre une perspective sur l'amour qui en
quelque sorte noie sublime tout le concret de I'expérience avec cette montée vers un bien
supréme qui serait au fond de la propre relation amoureuse et une autre ou tout tourne autour
de ces priviléges, de ces points uniques que nous ne trouvons que dans un seul étre quand

nous aimons vraiment.



Et Lacan s'interroge, mais c'est quoi ces points uniques ? Et il répond justement agalma, cet
objet que nous avons appris a distinguer dans la relation analytique, et autour de quoi nous
essayerons de reconstruire dans sa topologie triple, voila, ¢a revient, du sujet du petit autre et
du grand Autre, a quel point il vient jouer et comment ce n'est que par l'autre et pour 1'Autre,
qu’Alcibiade comme tout un chacun, veut faire savoir a Socrate son amour. Donc il y a la
voie du bien supréme, et la voie de 1'objet partiel, de I'objet du désir pour rendre compte de la
relation amoureuse, et c'est dans cette voie de I'objet partiel, de 1'objet du désir qui suppose,
une topologie triple, triple que la psychanalyse est engagée et a défini son objet. Voila ce que
je voulais vous donner en guise de présentation de cette lecon qui est vraiment cruciale et

longue et laborieuse.

ST : Et c’est pas facile, oui. Merci beaucoup Angela, merci beaucoup parce que cette legon,
effectivement, elle était, elle était pas évidente. Et je crois que vous avez di le sentir aussi
dans le travail en groupe je dirais. Elle a quelque chose, elle est absolument passionnante. De
la manicre que tu as trés bien rappelée et évoquée. C'est a dire que Lacan va poser par un
certain nombre de touches comme ¢a les accents, les reperes structuraux qui constitue 1'objet
petit a en fait, hein ? Le Transfert nous sommes, nous sommes pas encore a l'écriture a
proprement parler de I'objet petit a, Lacan avance sur cette voie, et tu as treés bien déplié la

legon, comme tu le fais a chaque fois de maniere tres précise. Donc merci beaucoup.

AlJ : Oui, c'est important parce que c'est pas, c'est presque 1'archéologie de la construction

d'objet petit a.

ST : Oui tout a fait.

AJ : Et donc ¢a c'est précieux pour la formulation a venir. Il faut qu'on soit au parfum de quoi

il s'agit et d'ou il tire cette construction.

ST : Tout a fait.



Al : Oui, parce qu'on peut s'y perdre dans toutes ces méandres, dans ce...Oui mais il faut,

c'est fastidieux, mais vous savez, il faut aller chercher ce qu'il y a derriere. Parce qu’il a parlé
du phallus 1a trés briévement, mais quand on va chercher les choses dans sa complexité. C'est
dessiner en creux quand méme les rapports de 'objet au phallus. Donc il faut avoir ¢a en téte.

ST : Ah tout a fait. Oui, tout a fait.

Al : Excuse-moi, j'ai coupé ton commentaire.

ST : Non, non, pas du tout, j'étais trés sensible a la précision et a la justesse de ton
commentaire sur cette lecon qui n'était pas évidente, qui n'était pas évidente parce que Lacan
ne craint pas d'aller chercher dans de nombreuses références en grec ces coordonnées de cet
agalma et c'est pas toujours évident d'en suivre le fil et le nerf en quelque sorte de ce qu'il veut
souligner. Mais tu l'as trés bien fait, et alors I'objet partiel, évidemment, ¢a a un caractere,
enfin tu as rappelé ce caractére treés actuel de cet enseignement de Lacan, et c'est vrai que
aujourd'hui, 1'objet partiel c'est complétement inaudible, inaudible, je veux dire, pour les

temps contemporains.

Al : Et en méme temps, on n'a jamais €été¢, comment dire ? aussi aux prises avec le regard,

avec la voix. Ce sont des objets qui sont aux commandes quand méme.

ST : Ce sont des objets qui sont completement aux commandes, mais, comment dire ? nous
avons un rapport a 1'objet aujourd'hui qui rend extrémement difficile d'en éprouver
l'incidence, enfin. Aujourd'hui c'est vrai par exemple ce point que tu as souligné, il est
extrémement difficile de faire entendre a quelqu'un qu'on puisse le désirer comme objet, alors
que c'est quand méme comme objet qu'on souhaite étre désiré et notamment du c6té féminin.
Or 1a, tout le monde, tout le monde, la doxa, 1'opinion dominante, la bien-pensance considere
que c'est comme sujet, qu'il faut étre désiré, c'est librement et comme sujet. Ca me faisait
penser, enfin, personne ne souhaite étre désiré comme ¢a, ¢ca n'a strictement aucun intérét. Et
ca me faisait penser quand tu évoquais a ? alors je sais plus ou Lacan le dit, mais il dit que les
droits de 'homme, parce que c'est au nom des droits de I'hnomme, hein, qu’on ne veut pas €tre

traité comme un objet et pas désiré comme un objet.



Lacan dit quelque part les droits de I'homme, c'est le droit de désirer en vain. Effectivement,
c'est compleétement vain. On articulerait jamais un désir a proprement parler, avec cette idée
que c'est un sujet qu'on doit désirer et rien d'autre. Jamais, vous articulerez un désir avec ¢a.
Vous articulerez peut-étre éventuellement des especes de transactions contractuelles
momentanées. Je veux du sexe comme-ci, comme-¢a, comme etc. Mais le désir, c'est plus
compliqué. C'est un peu terne ces relations contractuelles. Le désir va pas 1a, le désir va
chercher du c6té de l'autre, du petit autre, ’agalma. Et ¢a, c'est vraiment du c6té du petit autre
comme objet. Mais si vous y réfléchissez aussi un petit peu, vous vous apercevrez sans
difficulté que ce petit autre, j'ai pensé aussi en t'écoutant, ce petit autre, notre rapport a lui ou
a elle n'est jamais un rapport objectif ou neutre. Je veux dire que notre rapport a 'autre est
toujours articulé en référence a cet objet partiel que nous cherchons chez lui que nous
cherchons, et c'est ¢a qui rend l'autre pour nous, intéressant ou pas, et désirable ou ennuyeux,
ou comme on dit, treés joliment chiant. C'est aussi 'objet partiel qui est en jeu-1a, sauf que c'est
pas, c'est peut-étre pas celui qui convient a ce moment-l1a. Mais il faut étre sensible aux
métaphores de la langue. C'est toujours, nous n'avons aucun rapport bien siir objectif a ce petit
autre votre rapport au petit autre il est pris dans une sorte de vibration, comme ¢aou il y a
quelque chose de I’agalma et quelque chose du rapport au grand Autre. C'est ¢a qui
accommode notre rapport aux petits autres. C'est pas du tout toutes ces abstractions, plus ou
moins creuses : « il faut traiter les gens comme des sujets ». Lacan le dit 1a, tu I'as rappelé,
hein, un sujet c'est parfaitement interchangeable la seule chose qui vaille dans le sujet, c'est ce
qui le divise. Mais un sujet c’est completement abstrait si vous sortez du cadre singulier de la
division du sujet. Enfin donc, ce retour a I'objet partiel on n'en mesure pas aujourd'hui, ni la
Jjustesse, on en mesure mal la justesse et on mesure mal aussi le caractére proprement
scandaleux de cette fagon dont Lacan appuie sur cette dimension. Mais c'est tout aussi
scandaleux de ce que tu as rappelé, c'est a dire tout aussi scandaleux que l'arrivée d'Alcibiade
et Alcibiade qui dit, bon ben maintenant on va arréter de chercher le beau dans sa
souveraineté, on va s'occuper de son voisin, moi le mien de voisin, celui qui m'intéresse, c'est
Socrate. La il y a une espece de virage hein, c'est plus I’autre comme sujet, c'est pas le sujet
sublime non, c'est la queue de Socrate en fait, qui m'intéresse. Pas que, pas que. Non, non.

Non pas que, bien sr.



Y a quelque chose chez Socrate qui brille et qui résonne, alors écrivons résonne comme nous
voulons. Mais qui est bien siir pas que la queue, si j'ose dire, pas que, mais tout de méme, c'est
cette brillance qui n'est pas sans rapport avec le phallus. Et 1a Alcibiade introduit une toute

autre perspective.

AJ : Oui, parce que si on va jusqu'au bout de ce que Lacan améne comme objet partiel. A la
question du beau et du bien, il va opposer quoi ? les seins, la merde, le regard, la voix, le

Phallus, c'est quand méme un changement de paradigme total

ST : Complet ! Et alors il y a chez Platon, c'est ¢a qui fait le génie de Platon, hein quand
méme, c'est que il y a d'un c6té ce que Lacan appelle dans la premiére lecon je crois, du
Transfert 1a Schwérmerei de Platon, c'est a dire son enthousiasme pour I'idée du bien en fait,
qui va écraser toutes les singularités, tous les objets partiels, si 1'on peut dire sous son
universalité purement idéalisée, il y a cet aspect-1a que Lacan évoque trés simplement. Et il y
a aussi chez Platon la dimension de I’agalma qui nous est donnée avec cette intervention, cette
irruption d'Alcibiade dans Le Banquet. C'est trés étonnant quand méme l'ceuvre de ce
Monsieur Platon. Parce que on ne peut absolument pas, je crois, nier qu’il était, qu’il
professait, enfin, il enseignait cette idée souveraine du bien, etc. Mais quand méme Lacan a
l'air de dire que c'est pas du tout ¢a forcément le dernier mot de la vérité concernant Platon.
La salle : Et c'est Anissa, qui est venue nous parler du Banquet. Oui, elle nous a dit que c'était
quand méme une ceuvre un petit peu a part Le Banquet par rapport aux autres ceuvres de

Platon, donc, il a quand méme, c'est un peu étrange comme ceuvre.

ST : C'est étrange comme ceuvre, mais c'est une ceuvre de Platon.

La salle : C'est siir. Il a dii recouvrir tout de suite, La République ...

ST : Oui, mais il I'a quand méme fait, il I'a réalis¢. Et Lacan, a plusieurs moments, parle de
quelque chose comme ce qui serait une certaine ironie assez féroce de Platon. Quelque chose

ou il aurait laissé entendre, il aurait laissé tomber comme ¢a pour les gens attentifs, il leur

aurait laissé tomber quelque chose.



La salle : Mais peut-&tre pour lui ? peut-€tre pour lui aussi, puisqu’il a tout recouvert ensuite

avec cette idée du bien.

ST : Oui enfin pas tout a fait tout recouvert, parce que bon ¢a c'est plus pour les gens qui
connaissent la philosophie et c'est pas obligatoire pour nous, encore que ¢a ne nous fait pas de
mal, mais dans Le Parménide qui est un dialogue difficile de Platon qui n'est pas accessible
comme ¢a, enfin qui est pas d'une lecture facile, c'est un peu le c6té Lacan de Platon si vous
voulez. Donc, si vous aimez Lacan, vous aimerez le Parménide, dans Le Parménide, Platon
critique cette idée comme ¢a de 1'idéalité des idées, etc. Il critique ¢a assez férocement et il va
jusqu'a soutenir I'hypothése qu'il y aurait 1'idée, il y aurait des idées, des poux, de la crasse,
des objets les plus vils et les plus... Et 1a aussi, Platon fait place a quelque chose qui laisse
penser que, il a peut-&tre, comme ¢a, laiss¢ tomber dans un ou 2 dialogues de quoi nous faire
gamberger sur son rapport au réel qui est peut-&tre pas si sublime que le laisse penser son...

Mais enfin ¢a. Ca, c'est, c'est...

Al : Mais en tout cas, il laisse Alcibiade avoir le dernier mot sur I'amour. Donc ¢a quand

méme. Donc ca, ¢a clot I’ceuvre.

ST : Completement. Et alors, on peut jamais tout évoquer, mais il y a un passage de la lecon
trés intéressant entre autres, enfin, c'est celui ou Lacan souligne 'accent de la passion dans le
propos d'Alcibiade sur Socrate, I'accent de la passion et de la passion qui a été non pas
trompée, mais enfin un peu quand méme. Il y a quelque chose chez Alcibiade de tres violent a
I'endroit de Socrate, hein, cet homme, c'est un ? oui c'est une sorte de ?..., comment est-ce

qu'on pourrait dire ?

Al : d'ordure !

ST : Oui d’ordure. oui, oui, y’a un c6té ordure, un coté il est-il a I'air comme ¢a, il a I'air naif,

il raconte ses petites histoires, ne vous y fiez pas, il est plus redoutable que ca.

Question salle :Quel est le statut du désir si la métaphore de I’amour n’opere pas ?



S. Thibierge : Oui, c'est une bonne question. Si la métaphore de I'amour I’opére pas, bah. On
est dans un amour qui sera, assez plat. Un peu comme j'évoquais tout a I'heure a l'eau de rose,
quoi, c'est a dire un amour un peu débile. On est censé aimer d'un coté et Etre aimé de l'autre,
mais beaucoup de femmes vous diront c’est est assez ennuyeux comme position, on s'ennuie
beaucoup. La belle bouchére, elle est aimée, hein ? Par son mari, mais simplement ¢a 1’ennuie

beaucoup.

Question salle : Quelle bouchére?

S. Thibierge :Quelle bouchére ?! dans l'interprétation des réves, c'est un réve célebre. Elle a

un mari, elle a un mari qui l'aime et elle désire autre chose.

La Salle: Elle veut du saumon (rires)

S. Thibierge : elle veut du saumon ... il y a beaucoup. de femmes qui sont aimées etil y a
beaucoup d’exemples massifs quand méme ... Et qui (les femmes) sont en position d'étre
aimées un peu plate, quoi. Un peu terme ... Sans que justement quelque chose de la
métaphore de I'amour joue. Et je vous disais tout a I'heure, ce qu'une femme bien souvent
aime chez son homme, c'est ce qui lui manque, c'est sa castration. Disons, et ¢a, ¢a relance le

désir éventuellement Ou alors ¢a aplatit tout.

Question salle :Est-ce qu'il y a un lien entre le savoir et I'amour ?

J'ai I'impression que dans ce transfert justement, qui est propre au transfert analytique, en fait,
on vient en quelque sorte chercher un savoir sur quelque chose qui nous échappe. On localise
bah peut-étre dans l'analyste en pensant qu'il est le sujet supposé savoir quelque part et qu'il
va pouvoir nous révéler quelque chose de ce Qui nous manque en quelque sorte. J'ai

l'impression que ...

S. Thibierge :La vous parlez presque comme Agathon parle de Socrate.
C'est tres juste. Vous évoquez 1a, bien str que, le savoir et 'amour ¢a a a voir.

Puisque le savoir et I'amour, c'est essentiel dans le transfert, puisqu'on vient, se lier



souvent d'amour, disons les choses a ce personnage ou 1'on imagine que faut pas seulement on
imagine ou non, on se dit que doit étre le savoir. Et Socrate lui-méme dit qu'il ne sait pas
grand-chose, sauf des choses de 'amour. Vous voyez donc, votre remarque est trés juste.
Alors peut étre que pour aller vers le terme de notre rendez-vous de ce soir, alors oui, il y a
cette remarque qui est importante puisque Lacan commence la lecture du banquet. 11
commence par le discours de Phédre, et Phédre commence par dire que, assurément, I'amour
est un grand Dieu, ce qui d'ailleurs, a la fin du banquet, va s'y trouver une objection, L'amour
n'est pas un Dieu. L'amour est un démon, ce pas tout a fait un Dieu et pas un grand Dieu. Un
démon, c'est a dire, entre les hommes et les dieux hein, c'est 1a ou y a les Diamon.

Mais donc la question est importante, 'amour est-il un Dieu ou pas ? Nous, on a un peu perdu
la notion de ces choses-1a, mais a I'époque de Platon et de Socrate, c'est important, c'est un
Dieu ou c'est pas un Dieu. Parce que les dieux. C'est pas rien, c'est sérieux.

La question est sérieuse. Alors 1a, Lacan dit quelque chose qui est vraiment trés intéressante.
il dit, il y a donc la référence aux Dieux. Pourquoi aux Dieux pluriel, dit-il ? I1 dit & son
public, « qu'est-ce que vous en pensez apres tout Des dieux, hein ? vous en pensez quoi ? Ou
est ce que ¢a se situe par rapport au symbolique, a I'imaginaire et au réel ? » Il était quand
méme assez drole Lacan, ¢a ne devait pas certainement pas €tre un type ennuyeux.

« C'est quoi les dieux ? » Alors. La, il va dire des choses vraiment tres intéressantes. Il va dire
d'abord que ¢a, ¢a peut nous éclairer sur ce que sont les dieux, ¢a nous éclaire a contrario, et il
dit, le développement du christianisme et donc de la science chrétienne, aussi de la
dialectique chrétienne a évacué les Dieux. Pourquoi ? Parce que la pensée chrétienne, la
philosophie chrétienne, etc C'était le logos, c'était la logique, c'était la théologie et tout ca,
c'était vraiment l'articulation signifiante, le verbe, le logos. Et ca, c'est du symbolique. On est
d'accord, le logos, c'est du symbolique et articuler le réel dans la dimension du symbolique, et
bien ca fait disparaitre effectivement toute manifestation de quelque chose qu'on appelle les
dieux. Alors vous voyez, a partir de ce qui les a fait disparaitre, ce qui les a nettoyé€s en
quelque sorte, de la surface de notre expérience, on peut se demander ce qu'ils représentaient
avant qu'ils fussent nettoyer, et 1a, Lacan nous dit, « Eh bien justement, les dieux, c'est du réel,
c'est du réel. Pourquoi ? Parce que apres tout, les dieux ils parlent, ils font des choses, ils sont
pas hors du symbolique ... mais la fagon dont ils manifestent ce qu'ils nous disent, ou ce
qu'ils nous font, c'est sur le mode de la révélation. C'est pas sur le mode de la dialectique, on
les rencontre dans le réel, on les rencontre dans le réel sous la forme d'une levée de voile,

donc pas un dévoilement, une révélation. « Les dieux, dit Lacan, c'est un mode de révélation



du réel »

Question non audible

S. Thibierge :Je pense pas que ce soit lumen mais c'est : NUMEN tout ce qui est de I'ordre du
numen. C'est quelque chose qui est dans le réel, mais qui dans le réel fait signe du Dieu, du
divin, de la présence et les dieux, c'est de la présence, c'est le réel qui révele la présence. C'est
le numen.

C’est pas le lumen. Je pense pas. Peut-Etre apres tout, mais le summum de la révélation, c'est
le Numen : rayonnement, apparition, c'est une chose fondamentale. Oui, les dieux, c'est le
réel. Hegel les a éliminés avec son hachoir dialectique qui les a littéralement transformés en
Steak haché.

La salle : C'est donc le discours de Diotime qui méle la logique, le discours, le logos et I’Eros

ensemble, qui dit que 1'amour, c'est du logos, mais c'est de I'Eros en méme temps.

S. Thibierge : Tout a fait. Diotime elle est, elle est en quelque sorte, elle est encore du coté

des dieux, mais elle préfigure quand méme cette logification du divin. Oui, tout a fait.

La salle : Elle dit qu’il y a besoin des 2 en fait, pour accéder a la question de I'amour. Elle

parle de 1'amour a sa fagon

S. Thibierge :Tout a fait, mais elle est déja beaucoup dans la dialectique et la logification.

La salle : C'est ca qui rend difficile la parole de Diotime a lire. Dans le banquet, c'est le

discours le moins clair.

S. Thibierge : C'est vrai que c'est pas facile le discours de Diotime

La salle : Elle repére les 2 choses qui sont trés importantes de logos et I’Eros.



S. Thibierge : Mais elle tire déja 1’Eros du c6té du logos, ¢a, c'est Platon.

La salle : Ouais, Ouais, Ouais. Et c'est ce qui méne au monothéisme.

S. Thibierge : Bon, alors peut-&tre tu vas un peu vite. Mais Oui ! c'est Platon qui meéne au

monothéisme Et donc Diotime, elle est platonicienne, hein ? Ca c'est siir.

S. Thibierge : Alors, vous aviez une remarque ? Non ?

Ce que je voulais juste vous dire mais c'est assez simple, pourquoi pas hein. On n'a pas a se
priver de remarques simples ... La notion de révélation du coté des dieux, du c6té des Numen,
pas d’une humaine. Elle s'oppose complétement a la dimension, de reconnaissance de la
réalité. Alors comme aujourd’hui la dimension de la reconnaissance de la réalité prévaut de
maniére vraiment énorme, systématique, constante. Enfin, c'est ¢a qui nous rend la vie
souvent si difficile. Evidemment, nous sommes trés, trés loin d'avoir la moindre idée de ce
que de ce qui pouvait étre concerné par cette révélation, de ce que représentaient les dieux.
Nous n'en avons plus la moindre idée. Alors essayez de vous remettre un peu dans une
ambiance moins écrasée par tout ce qui est de I'ordre de la reconnaissance. Et de lire le
banquet en étant attentifs a cette remarque de non seulement de Lacan, mais des convives du
banquet.

L'amour est-il un Dieu ?

Ca a l'air d'étre une question comme ¢a pour érudit ... Mais non !

L'amour est-il un Dieu ? C'est a dire ? Est ce qu'il est de 1'ordre du réel ?

Et l'effort de Platon justement avec Diotime sera de dire non, il n'est pas de 1'ordre du réel il

est de l'ordre en grande partie du symbolique.

La salle : C’est le Saint-Esprit d'aprés Lacan.



S. Thibierge : Oui, alors vous voyez que 1a on est, on est quand méme beaucoup entré dans la
sphére chrétienne qui n'est pas la seule réponse a ces questions, Dieu merci, c'est le cas de le
dire. Voila.

On s’arréte 1a. Les prochaines fois apres les vacances quand les groupes travaillent, pourquoi

pas isoler une ou deux questions qui surnageraient du travail de la legon.



