
 

LE TRANSFERT DANS SA DISPARITÉ SUBJECTIVE, SA 

PRÉTENDUE SITUATION, SES EXCURSIONS TECHNIQUES  

(1960-1961) 

JACQUES LACAN 

 

PLÉNIÈRE DU 12/05/2025 : LEÇON X DU 1er FEVRIER 1961 

ANGELA JESUINO 

 

 

 

Donc je disais que ce que disait Lacan va nous aider, à préciser la nature de cet objet 

partiel, la nature de cet objet, va aider à le cerner.  

Il y a cette idée centrale de la leçon, et puis, il y a autre chose qui me paraît très important 

qui est l’entrée en jeu dans la relation d’amour de la topologie du 3 : sujet (S), petit autre (a) et 

grand Autre (A). Et on pourrait dire qu’au centre de cette topologie, Lacan nous présente dans 

cette leçon l’agalma, l’objet partiel, l’objet du désir.  

Lacan commence en parlant de quelque chose qu’il nous dit dès le départ qui est le 

fracas que représente l’entrée d’Alcibiade, dans le Banquet. Il y a un changement de la règle du 

jeu, et Lacan va tâcher de nous montrer ce qu’elle dévoile. Il commence par dire qu’il a choisi 

le terme d’agalma, comme au point crucial indiqué dans le Banquet à un moment d’un 

retournement du texte, après le jeu de l’éloge de l’amour, non pardon, entre, il y a d’abord le 

jeu de l’éloge de l’amour, donc après que tout le monde a parlé, vous le savez ça, entre Alcibiade 

qui va tout changer. Ce n’est plus l’amour l’objet de l’éloge mais pour chacun son voisin de 

droite. Il change la règle du jeu et je dirais il change l’adresse : on va parler a priori au petit 

autre, du petit autre plus précisément.  

Lacan dit tout de suite que ce terme d’agalma est un terme de difficile traduction. Il est 

plus communément traduit par ornement, parure et aussi statue des dieux. Mais il ne va pas sans 

tenir là, Lacan. Mais après ces changements de règle, il va s’agir de l’amour autrement. Il va 



s’agir de l’amour en acte pris dans cette relation de l’un à l’autre où il va se manifester. On va 

plus faire l’éloge du dieu Amour.  

Cela met en lumière la structure du Banquet, et ça je trouve ça très important, très fort. Dès 

qu’il s’agit de faire entrer l’autre, le petit, il n’y a pas qu’un, il y en a deux autres. Au minimum 

il y a, ils sont trois. Qu’on forme la réponse de Socrate au discours diffamatoire d’Alcibiade, il 

dit « ce n’est pas pour moi que tu as parlé c’est pour Agathon ». C’est pour un tiers c’est pour 

un autre, pour un grand autre (Autre). Ce que la pratique du transfert nous enseigne tous les 

jours, c’est toujours une question importante à laquelle l’analyste doit répondre pour 

s’orienter dans la cure. A qui s’adresse ce que dit le sujet sur le divan ? A qui s’adresse-t-

il dans le transfert ? Donc nous passons à un autre registre avec l’entrée d’Alcibiade et ce 

changement d’adresse.  

Lacan dit que dans la relation duelle, autre chose entre ici en jeu, autre chose que le 

souverain bien, autre chose lui est substitué dans la triplicité, dans la complexité que nous 

montre ce en quoi je fais tenir l’essentiel de la découverte analytique. Donc il va, comme vous 

avez lu, il va insister tout de suite sur la triplicité qui rentre en jeu.  

Alors de quoi s’agit-il ? D’une topologie, et Lacan insiste beaucoup sur ce terme dans 

la leçon, je sais pas si vous avez remarqué ça. Dont résulte la relation du sujet au Symbolique 

en tant qu’il est essentiellement distant, distant de l’Imaginaire et de sa capture. Lacan ajoute 

c’est ainsi que nous devons comprendre la seconde topique de Freud, modèle de la topologie 

intrasubjective. Alors c’est intéressant parce que la seconde topique de Freud, d’ailleurs comme 

la première, c’est aussi une trinité : on passe de l’inconscient/pré-conscient/conscient au 

ça/Moi/Surmoi. Alors c’est intéressant cette triplicité, parce que ça pourrait nous faire penser 

aux trois registres R/S/I dégagés par Lacan très tôt dans son effort de formalisation de la 

psychanalyse, à savoir dans une conférence intitulée le Symbolique, l’Imaginaire, et le Réel 

qui fut prononcé le 8 juillet 53.  

Donc c’est très tôt que Lacan va, comment dirais-je, parler de sa triplicité à lui, de cette 

topologie triple. Pour l’instant il va parler du sujet, du petit autre et du grand Autre. Mais ce 

qu’il me paraît intéressant c’est par le détour de l’étude de la nature de l’amour que Lacan va 

pointer quelque chose qui est essentiel à rejoindre cette topologie du trois à savoir l’agalma, ce 

qu’il va dire d’emblée qui est une notion proprement analytique et qui relève du registre du 

Réel.  

Lacan va se donner le travail de montrer l’agalma, les occurrences de l’agalma dans le 

texte grec. Et il va nous montrer par où il est passé dans l’étude de texte et dans les diverses 

significations du terme d’agalma pour en faire cet objet central, crucial de la psychanalyse qui 



est l’objet partiel, l’objet du désir. Il va faire une démonstration, on pourrait dire. Dans le 

discours de Posanias il s’agissait déjà de ce qu’on va chercher dans l’amour, à savoir que chacun 

cherche dans l’autre ce qu’il contenait de désirable. Et Lacan va dire c’est de la même chose 

qu’il s’agit maintenant. Il reprend le discours d’Alcibiade et la comparaison qu’il fait de Socrate 

et du silène, ce qui est important, c’est ce qu’il y a à l’intérieur, à l’intérieur, l’agalma, l’objet 

précieux, les bijoux. Ce qui est important c’est ce qu’il y a dedans, c’est pas l’emballage. Se 

faisant Alcibiade nous arrache à la dialectique du Beau, ce qui est par rien ! Socrate ne se 

souciait pas de la beauté ni des biens en général. Il y a ici un changement de paradigme, on 

passe à autre chose, aux pouvoirs des agalmatas, Beau extraordinaire déjà divin. On ne sait pas 

encore ce que sait, mais on sait déjà quel est l’effet qu’il produit, on tombe sous le 

commandement de celui qui le possède. Tout ça Lacan va l’articuler très précisément à partir 

du discours d’Alcibiade quand il a dit quand il a vu ce qu’il y avait dans le silène, quand il a pu 

entrevoir, il ne pouvait que tout faire pour obéir à Socrate.  

Alors à ce moment-là de la leçon Lacan fait une référence au Che Vuoï, que veux-tu ? 

issu de ce conte fantastique écrit au 18ème siècle par Jacques Cazotte et qui s’appelle Le 

Diable amoureux et je vous conseille vraiment la lecture, parce que c’est vraiment quelque 

chose de très, d’ailleurs très agréable à lire et vraiment très illustratif de cette dialectique du 

sujet, de l’autre, du désir, de l’objet, je trouve que c’est raconté d’une façon très intéressante.  

Alors Lacan a longuement parlé dans son séminaire La relation d’objet, et Les 

structures freudiennes, et aussi dans Le désir et son interprétation. Dans ce séminaire donc 

du Transfert, il va se contenter de poser la question. Y a-t-il un désir qui soit vraiment ta 

volonté ? Et vous voyez d’emblée qu’il fait cette distinction entre la volonté et le désir, c’est 

pas du même ordre. Autrement dit, qu’est-ce que tu veux ? Est-ce que tu veux ce que tu désires ? 

C’est une phrase qui peut paraître banale mais qui donne beaucoup, qui donne du fil à retordre 

à ceux qui viennent nous parler sur le divan. Parce que très souvent ils veulent pas ce qu’ils 

désirent.  

Cette question posée par le grand Autre, Che Vuoi, dans le conte, parce que dans le 

conte apparaît une effrayante tête de chameau qui est la forme que prend le diable, le Belzébuth, 

invoqué par les protagonistes, cette question posée par l’Autre : que veux-tu ? me renvoit à ma 

propre question. Que sais-je de ce que je veux ? D’où me vient mon désir ? Que me veut l’Autre 

désirant, manquant, ce diable amoureux.  

Lacan signale aussi par cette référence au Che Vuoi que là commence la topologie du 

sujet qu’il a déjà annoncé comme étant triple et complexe. Une autre façon de faire rentrer en 

scène l’autre, le grand Autre et son désir. Mais peut-être faudrait-il rappeler ici comment 



Lacan parle de ce conte dans cette leçon du 6 février 57 à laquelle nous renvoit la note 33 

de la page 239 du séminaire sur Le transfert.  

Vous savez moi j’ai toujours cette idée qu’il faut lire Lacan avec le conte, n’est-ce pas. 

Et si vous avez l’occasion lisez cette leçon du 6 février 57 parce qu’elle est très intéressante. 

Lacan reprend dans ce séminaire du Transfert beaucoup de choses qu’il avait déjà amorcé 

dans ce séminaire de 57 La relation d’objet. Et puis il y a aussi beaucoup de choses dans 

cette leçon qui vont nous préparer sur ce qu’il va dire plus tard sur la question de l’objet, de 

l’amour et de l’identification dans la leçon suivante donc si, entre temps, vous avez l’occasion, 

lisez cette leçon, elle est très éclairante.  

Alors voilà comme il parle de ce conte, je vais vous faire lecture : « il s’agit d’un conte 

qui commence à Naples, dans une caverne où l’auteur se livre à l’évocation du diable qui ne 

manque pas, après les formalités d’usage, d’apparaître sous la forme d’une formidable tête de 

chameau pourvue tout spécialement de grandes oreilles et qui lui dit avec la voix la plus 

caverneuse qui soit : Que veux-tu ? Che Vuoï ? Je crois que cette interrogation fondamentale 

est bien ce qui nous donne de la façon la plus saisissante la fonction du surmoi. Mais 

l’intérêt n’est pas que cette image du surmoi trouve ici une illustration saisissante, c’est de voir 

que c’est le même être qui est supposé se transformer immédiatement, une fois le pacte conclu, 

en un petit chien, qui par une transition qui ne surprend personne devient un ravissant jeune-

homme puis une ravissante jeune-fille, les deux d’ailleurs ne cessant pas jusqu’à la fin de 

s’entremêler dans une ambigüité parfaite et de devenir pour un temps, pour celui qui est le 

narrateur de la nouvelle, la source surprenante de toutes les félicités de l’accomplissement de 

tous les désirs, de la satisfaction à proprement parler magique de tout ce qu’il peut souhaiter. »  

Donc Alvaro qui est le protagoniste fera un pacte avec le diable et il pense qu’il va le 

maîtriser et ce diable qui apparaît sous la forme d’un chameau se transforme au fur et à mesure 

dans tous les objets de désir qu’il nomme et qu’il souhaite. Mais on va voir que la chute elle est 

pas mal. Le tout cependant dans une atmosphère de fantasme, d’irréalité dangereuse, de menace 

permanente, qui ne manque pas de donner son accent à son entourage et se résolvant à la fin, à 

la façon d’un immense mirage dans une rupture catastrophique de cette course de plus en plus 

accélérée et folle que représente la relation avec le personnage aimé qui a un nom significatif 

mais dont je ne me souviens pas dit Lacan, mais le nom c’est Biondetta. D’ailleurs le page 

s’appelle Biondetto et la jeune-fille Biondetta. Alors tout ceci se termine par une sorte de 

dissipation catastrophique du mirage au moment où le sujet retourne au château de sa mère 

comme il convient. Voilà comment se termine ce conte n’est-ce pas, ce qui nous laisse un petit 



peu présager que ce diable amoureux, que ce chameau, n’était peut-être que sa mère (rire). 

Enfin, bon, laissons-ça pour l’instant.  

Et il s’en sert pour illustrer, il va se servir de ce conte pour illustrer, pour donner le sens 

de cet être magique, au-delà de l’objet, donc il introduit aussi par ce conte cette question qui est 

au-delà de l’objet, en cause-là. Dans cette, de ce que j’appellerai cette autre partie de la leçon 

Lacan va s’attacher à définir la nature de cet objet, en travaillant sur les significations du mot 

agalma. Et la première référence nous renvoit à Hécube qui fait allusion à un objet, un palmier, 

le palmier de Delphes, un tronc, un arbre, cette chose magique érigée conservée comme un 

objet de référence à travers les âges, qui ne peut manquer d’éveiller pour nous analyste tout le 

registre qu’il y autour de la thématique du phallus féminin en tant que son fantasme est à 

l’horizon et situe cet objet infantile comme fétiche.  

Ce que je voulais vous faire entendre c’est qu’il y a un fil, entre ce conte du diable 

amoureux et ce qu’il va amener, par exemple, par rapport à ce palmier de Delphes et ce qui va 

suivre. Cette rencontre imprévue avec cette acception du terme d’agalma nous dit Lacan a eu 

lieu même un peu avant qu’il aborde la fonction du phallus essentielle entre la demande et le 

désir. Donc il y a quand même quelque chose qui va au-delà de cet objet. Et il insiste donc que 

là il ne s’agit ni de parure, ni d’ornement, ni de statue de dieu, quand il parle de cette référence 

au palmier de Delphes. Il pointe là une autre signification et prévient, là où vous rencontrez 

agalma il s’agit toujours d’autre chose. Alors il s’agit de quoi ? De l’accent fétiche de l’objet, 

du pouvoir spécial de l’objet.  

Alors dans la même leçon du 6 février Lacan définit le fétiche de la façon suivante, vous 

voyez, elle est utile cette leçon. Nous voici en présence d’un personnage fétiche (inaudible), 

c’est le même fondamentalement, le deux se rattachant à « fetiche » en portugais puisque c’est 

là qu’historiquement le mot fétiche est né, ce n’est rien d’autre que le mot factice d’un être 

féminin ambigüe qui représente lui-même et qui incarne, en quelque sorte, au-delà de la mère, 

le phallus qui lui manque et l’incarne d’autant mieux qu’il ne le possède lui-même pas mais 

plutôt qu’il est tout entier engagé dans sa représentation. Nous voilà en présence d’une fonction 

de plus de la relation énamorante, des voies perverses du désir qui peuvent être là exemplaires 

à nous éclairer sur les positions qu’il s’agit de distinguer quand nous l’analysons. Donc voilà 

une touche de plus, cet accent « fétiche » de l’objet et son pouvoir magique.  

Il faut pas oublier, vous savez cette histoire du mot « fétiche », c’est une digression mais 

ça l’est pas tout à fait. C’est une drôle d’histoire parce que c’est un mot d’origine portugaise 

« fétiche » qui a été travaillé dans les comptoirs coloniaux, et qui ne prend cette acception, ce 

sens que nous connaissons aujourd’hui de fétiche, quand ce terme revient dans la langue 



française. Et c’est intéressant parce que dans un premier temps il n’était pas tenu comme un 

substitut de quoi que ce soit, c’était l’objet en soi. 

 

Question : C’était quel objet ? 

 

Les objets qui étaient dans, qui faisaient partie des objets sacrés, qui étaient trouvés dans, c’était 

les objets faits (fées ?) justement, les objets qui étaient enfeitiçado, je sais pas comment dire ? 

Ensorcelés ! Et ces objets ils avaient un pouvoir magique. Et sauf qu’ils étaient tenus comme 

la chose en soi, ils avaient pas ce rôle après par la suite quand c’est venu dans la, j’ai commis 

un petit article qui parle de tout ça après quand ils sont venus 

  

Stéphane Thibierge : Tu nous diras où ? 

 

Oui oui, ils sont venus dans la plume d’un Charles de Brosses, des étudiants, des 

anthropologues, des sociologues, il y avait cette caractéristique, c’était l’objet qui ne 

représentait rien du tout et qui n’était pas un substitut. Alors quand ce mot arrive dans la 

psychanalyse, Freud va en faire autre chose. Au départ il utilise quand même dans Les trois 

essais sur la théorie de la sexualité, Freud introduit le terme de fétichisme, mais il n’échappe 

guère à la notion de fétichisme religieux dont son siècle est imprégné. C’est lui qui écrit : « ces 

substituts de l’objet sexuel peuvent en vérité être comparés au fétiche dans lequel le sauvage 

incarne son dieu. »  

Mais moi je dirais que de (inaudible) il apporte une nouveauté radicale : le fétiche est un 

substitut. Et Freud marque ainsi ces distances avec le président de Brosses qui est quelqu’un 

qui a travaillé sur ces notions de fétiche, et restitue au fétichisme un symbolisme, que je dirais 

que la rencontre entre les deux mondes avait refusé. Et Freud faisant ça, il restitue au mot fétiche 

son sens refoulé, d’artifice, d’artefact, en lui dessinant en même temps, un au-delà, et c’est dans 

le texte sur le fétichisme que cet au-delà va se préciser. Et Freud, je vais citer Freud, « je vais 

certainement décevoir en disant que le fétiche est un substitut du pénis. Je m’empresse donc 

d’ajouter qu’il ne s’agit pas de substitut de n’importe quel pénis mais d’un certain pénis tout à 

fait particulier qui a une grande signification pour les débuts de l’enfance et il disparaît ensuite, 

c’est-à-dire qu’il aurait dû être normalement abandonné mais que le fétiche est justement là 

pour le garantir contre la disparition. Je dirais plus clairement que le fétiche est le substitut du 



phallus de la femme, la mère, auquel a cru le petit enfant et auquel nous savons pourquoi il ne 

veut pas renoncer ».  

Voilà pourquoi aussi Lacan disait, il situe cet objet infantile comme fétiche, vous 

voyez ? Lacan emboîte le pas de Freud et précise : ce fétiche, ce n’est pas n’importe quel pénis, 

pour tout dire ce n’est pas le pénis réel, c’est le pénis en tant que précisément la femme l’a, 

c’est-à-dire en tant qu’exactement elle ne l’a pas ! Cette précision est de mise car elle introduit 

une dimension capitale dans cet au-delà de l’objet fétiche, c’est un phallus symbolique en tant 

qu’il est de la nature pour parler de ce qui est du symbolique, de se présenter dans l’échange 

comme absence.  

Vous voyez je voulais donner cette caisse de résonnance-là. Parce que quand il dit, 

quand il parle de cet accent fétiche de l’objet, il faut avoir cette caisse de résonnance pour savoir 

de quoi on parle. Et je vous donne cette référence pour qu’on puisse aussi apprécier le fil rouge 

qu’il va dérouler et qui va l’amener de l’agalma à l’objet partiel à l’objet du désir.  

Alors pour ce faire, pour faire ce trajet, Lacan va s’attacher non seulement à la 

multiplicité des significations, mais aussi à l’étymologie du mot agalma. Vous savez il y a toute 

cette partie où il va travailler l’étymologie qui peut paraître fastidieux mais qui, en fin de 

compte, par touche, nous fait toucher du doigt, si j’ose dire, de quoi il s’agit dans l’objet partiel 

et dans l’objet du désir. Alors, en ce qui concerne l’étymologie, qu’est-ce qu’on y trouve ? La 

brillance, l’éclat caché dans la racine du mot, mais l’étymologie ne nous porte pas vers un 

signifiant mais vers une signification centrale, et c’est ça qu’il cherche, Lacan, agalma toujours 

rapport à l’image mais une image spéciale nous dit Lacan. Alors il se pose la question : 

laquelle ? C’est quoi cette image spéciale ? Alors c’est, ça m’a paru très curieux et en même 

temps très brillant, c’est le cas de le dire, comment Lacan va parler de ça. Il dit qu’agalma 

apparaît comme un piège à dieu.  

 

Stéphane Thibierge : Hum (oui) 

 

C’est quelque chose qui va attraper l’attention divine, qui va leur taper dans l’œil, on pourrait 

dire, hein. Dans le sanctuaire, dans le temple, on accroche des agalmatas. Ce sont des objets qui 

ont une valeur magique, c’est de l’ordre des ex-votos. Alors j’imagine que vous savez tous ce 

que c’est que des ex-votos ? Mais j’ai eu de la chance je pense, d’être née dans une ville très 

religieuse du Brésil et très baroque et dans mon enfance j’ai beaucoup fréquenté les églises, 

j’avais pas le choix de toute façon (rire). Et il y avait une église en particulier qui m’a toujours 

impressionné, enfant, où il y avait une chapelle recouverte de pieds, de doigts au sol, d’ex-



votos, c’est-à-dire, il y avait toute sorte, le plus souvent c’était des bras, des jambes, des reins 

moulés dans le cire ou dans le bois, des photos, des dédicaces, hein, que c’était une façon, c’était 

une offrande hein pour remercier d’une grâce, d’une guérison, des fois en attente d’une grâce, 

d’une guérison. Je vous assure que rentrer dans un espace, avec tous ces objets, ces agalmatas, 

suspendus partout, ces bouts de corps, c’est quand même quelque chose qui vous marque. C’est 

pas pour rien que Lacan va s’appuyer sur ces ex-votos pour parler des objets partiels hein parce 

que là, y a aucune totalité possible, c’est des bouts de corps, des organes, etc. 

En faisant appel à l’ex-voto, vous me direz si vous êtes d'accord avec moi, mais Lacan  

apporte quelque chose de plus, c'est à dire ces pièges à dieux, ce qui va taper dans l'œil, à ces 

bouts de corps en offrande, il met l’agalma dans un rapport au grand Autre. Ça rentre dans la 

dialectique du rapport du sujet au grand Autre. Il va insister sur le brillant, l’éclat, pour dire 

que c'est ça qu'on a découvert, c'est de ça dont nous avons découvert la fonction sous le nom 

d'objet partiel.   

Je pense que vous avez remarqué comme moi, comme on dit par ce terme d'agalma par ses 

occurrences dans les textes grecs, dans ses significations, dans son étymologie, Lacan va 

décliner la nature de cet objet partiel. Objet marqué dans l'éclat, objet qui a une valeur 

magique, objet qui garde la marque du factice pris dans la relation au grand Autre. Voilà les 

fils qui relient le diable amoureux, le fétiche, l’agalma, l'objet partiel, non sans dessiner à 

l'horizon, la fonction phallique qui renvoie au manque. Ce qui intéresse Lacan, c'est ce côté 

foncièrement partiel de l'objet en temps qu'il est le pivot, le centre, la clé du désir 

humain.Mais cet objet partiel qui ne renvoie pas à une totalité, à une génitalité, on n'en veut 

rien savoir et tout notre effort est d'effacer son originalité. L'originalité de cette découverte de 

l'expérience analytique, critique Lacan, qui est à contre-courant de la théorie analytique de 

son époque.  

Donc cette mise en lumière grâce au Banquet dans le contexte de la relation amoureuse, grâce 

à l’Agalma de cet objet partiel, c'est vraiment quelque chose qui ne va pas de soi dans le 

milieu analytique de son époque et qui finalement, même au long de son élaboration qui va 

arriver jusqu'au petit « a »ne va pas être, comment dire, digéré. Ça va faire ligne de fracture.  

Lacan déplore qu'on aurait pu dire qu'en tant qu'objet du désir, cet Autre est l'addition d'un tas 

d'objets partiels, ce qui n'est pas du tout pareil qu'un objet total. Mais c'est pas comme ça que 

la théorie analytique des années 60 le prend. 

 

 

 



On aurait pu penser que c'est que nous avons à manier de ce fond qu'on appelle notre ça, c'est 

peut-être d'un vaste trophée de tous ces objets partiels, de ces objets partiels qu'il s'agit. Mais 

c'est pas ça non plus ce que nous faisons au nom de la totalité, sans qu'on puisse nous rappeler 

que la pulsion est toujours partielle. Ça, c'est aussi un apport de Lacan important à la 

psychanalyse.  

Il va dire à l'horizon de notre modèle de l'amour, nous avons mis l'autre, et nous n'avions pas 

tort dit-il, n'est-ce pas ? Là, c'est le petit autre. Mais la critique vient plus tard. Mais l'autre à 

qui nous adressons notre oblativité et nous croyons ensemble qu'il suffit d'aimer génitalement 

pour aimer l'autre pour lui-même.  

C'est une critique de Lacan à la théorie analytique de l'amour de son temps. Alors que les 

questions qu'il ouvre Lacan en s'appuyant sur Le Banquet et en soulignant la fonction, la 

nature de l'objet partiel est tout autre. Qu'est-ce qu'on aime chez l'autre ? Quel agalma recèle-

t-il ? De quel objet de désir est-il support ?  

Je vais vous raconter une petite brève d'histoire clinique qui m'est arrivée il y a très 

longtemps.  

Une jeune femme qui est venue me voir à cause d'une obsession amoureuse. Elle, elle était 

amoureuse de quelqu'un qui ne savait même pas qu'elle était amoureuse. Et que cette idée. 

l'obsédait et que c’ était en train de menacer son mariage, et elle était très très embêtée par ça. 

Il se trouve que cette patiente écrivait des romans historiques. Et au détour de ses recherches, 

elle a connu le directeur d'une bibliothèque qui est devenu l'objet de son obsession ? Et Je lui 

ai posé la question, mais comment ça démarre ? Comment ça démarre cette obsession ? Et 

alors elle me raconte la scène suivante :  Un jour, elle était à la bibliothèque. Il l'invite et lui 

montre un livre très ancien et précieux, et elle était très éblouie de ce qui il peut lui montrer 

dans une intimité d'un cabinet de lecture. Bien. Par la suite, elle inclut dans le livre historique 

qu'elle était en train de lire la même scène, sauf que, déguisé et sauf que le personnage il 

volait les livres anciens pour une nuit et le garder précieusement auprès d'elle. Donc vous 

voyez, ça peut paraître complètement abstrait. Ça peut paraître cet agalma de Socrate, ça 

paraît très lointain de nous, mais elle date de ces moments-là, de cet objet précieux qu'il puit 

donner accès à sa passion indéfectible pour cet homme. 

Stéphane Thibierge : Angela, tu peux redire la 2e version, ça partait de ce moment où elle 

avait eu l'occasion de voir ce livre rare auprès de ce directeur ? 

 

 

 



 

 

AJ : Non, c'est pas une 2e version, elle s'est réapproprié cette scène. Et elle a écrit dans un 

livre qu'elle était en train d'écrire, c’est quelque chose qu'on pourrait voir je sais pas, c'est de 

l'ordre du fantasme qu'elle (le personnage) volait cet objet précieux pour une nuit. Enfin voilà. 

Elle volait ces livres, le personnage de son roman volait ces livres précieux qu’elle gardait 

auprès d’elle une nuit. 

 

ST : Oui c'est très intéressant effectivement. 

 

AJ : Donc voyez, c'est pas si abstrait que ça, cet homme qui pour elle était le support de cet 

objet précieux, et qui plus c’est un livre avec tout ce que ça peut représenter pour elle dans 

son travail d'écrivaine, est devenu l'objet d'un amour inconsidéré, et sa limite est 

inconsidérable.  

Voilà, tout ça pour vous dire que ça fait partie de notre vie de tous les jours ces affaires.  

Alors Lacan va critiquer aussi le rapport sujet/objet et l'idée qu'on aime l'autre en tant que 

sujet et non pas en tant qu'objet, et ça c'est d'une actualité terrible, j'ai déjà eu l'occasion de 

commenter ça.  

Et il dit, c’est le corrélatif éthique à un véritable amour qui serait suffisamment connoté d'être 

génital. Donc c'est l'attaque de Lacan quand même, à la théorie de la génitalité de la totalité du 

développement de stade oral pour arriver à l'objet total. Et là il est radical et il dit considérer 

l’aimé comme un sujet, ce n'est pas mieux que le considérer comme un objet. Et je ne suis pas 

sûre qu'il aurait beaucoup de presse aujourd'hui, hein ? Il dit ici, un objet en vaut un autre, le 

sujet strictement en est un autre. Et donc, comment définir le sujet ? La seule définition saine 

du sujet dit Lacan, est celle qui permet de le définir comme divisé, comme introduit dans la 

Spaltung déterminé par sa soumission au langage. Dès lors, il a une part où ça parle tout seul. 

Ce à quoi le sujet est suspendu. Le sujet a un autre, en effet, il porte en lui une part d'altérité. 

Alors comment oublier que ce sujet avec lequel nous avons les liens d'amour est l'objet de 

notre désir ? Autrement dit, dans la relation d'amour, l'autre comme objet désir, c'est un point 

de gravité, une amarre, un point d'accrochage de la relation amoureuse. C'est très, c'est très 

fort de dire ça.  

 

 

 



 

Prendre l'autre comme objet de désir, c'est le point d’amarre de la relation, il y a pas là de 

dissociation. C'est ça l'objet, c'est quelque chose qui est la visée du désir comme tel, et c'est à 

cette fonction que répond l'introduction à l'analyse de l'objet partiel. Et si cet objet vous 

passionne, c'est parce que là-dedans caché en lui, il y a l'objet du désir : l’agalma.  

Voilà, j'aurais pu dire ça à ma patiente, n'est-ce pas ? D'où l'importance de savoir où il est, 

savoir sa fonction et où il opère aussi bien dans l'inter que dans l'intra-subjectivité. Cet objet 

privilégié du désir, c'est quelque chose qui pour chacun culmine dit Lacan à cette frontière, à 

ce point limite, que je vous ai appris à considérer comme la métonymie, ou la métonymie du 

discours inconscient, où il joue un rôle que j'ai essayé de formaliser dans le fantasme. Donc 

rôle de l'objet du désir dans la constitution du fantasme qui est notre fenêtre sur le monde et 

sur les autres, donc important dans l'intersubjectivité et rôle dans la métonymie du désir qui 

nous anime et qui nous fait nous lever tous les matins. Donc rôle dans l'intra-subjectivité.  

C'est à partir de cet objet partiel qu'on l’appelle sein, phallus, ou merde, que Lacan va 

redéfinir l'analyse comme une méthode, une technique qui s'est avancée dans ce champ exclu 

de la philosophie, non accessible à sa dialectique et qui s'appelle le désir. Dans ce champ du 

désir, l'objet toujours partiel, toujours métonymique, joue un rôle primordial dans les 

fantasmes constitutifs du sujet.  

Mais pas seulement, à la fin de la leçon Lacan dans une discussion avec la théorie Kleinienne, 

que je ne veux pas reprendre ici ; ouvre aussi le champ des identifications et de ses passages si 

sensibles, de l'amour à l'identification, et aussi la question de l'identification à l'objet du désir 

de l'Autre. Mais dans cette pluralité des identifications, la question reste pour Lacan où situer 

où fonctionne l'objet partiel dans cette articulation ? Cette question et va la développer 

davantage dans la leçon suivante, et c'est pour ça que je vous conseille de lire la leçon du 6 

février et aussi lire si vous voulez bien, La psychologie des masses, analyses du moi, où 

Lacan va parler de cette question de l'amour et l'identification et son rapport à l'objet. En 

disant que dans l'amour, nous mettons l'objet à la place du moi et dans l'identification l'objet à 

la place de l'Idéal du Moi. Il va en parler dans la leçon16 du 6 février, mais il va s'en servir, et 

longuement de Psychologie des foules et analyse du moi. 

La conclusion de la leçon dégage une division entre une perspective sur l'amour qui en 

quelque sorte noie sublime tout le concret de l'expérience avec cette montée vers un bien 

suprême qui serait au fond de la propre relation amoureuse et une autre où tout tourne autour 

de ces privilèges, de ces points uniques que nous ne trouvons que dans un seul être quand 

nous aimons vraiment.  



Et Lacan s'interroge, mais c'est quoi ces points uniques ? Et il répond justement agalma, cet 

objet que nous avons appris à distinguer dans la relation analytique, et autour de quoi nous 

essayerons de reconstruire dans sa topologie triple, voilà, ça revient, du sujet du petit autre et 

du grand Autre, à quel point il vient jouer et comment ce n'est que par l'autre et pour l'Autre, 

qu’Alcibiade comme tout un chacun, veut faire savoir à Socrate son amour. Donc il y a la 

voie du bien suprême, et la voie de l'objet partiel, de l'objet du désir pour rendre compte de la 

relation amoureuse, et c'est dans cette voie de l'objet partiel, de l'objet du désir qui suppose, 

une topologie triple, triple que la psychanalyse est engagée et a défini son objet. Voilà ce que 

je voulais vous donner en guise de présentation de cette leçon qui est vraiment cruciale et 

longue et laborieuse. 

 

ST : Et c’est pas facile, oui. Merci beaucoup Angela, merci beaucoup parce que cette leçon, 

effectivement, elle était, elle était pas évidente. Et je crois que vous avez dû le sentir aussi 

dans le travail en groupe je dirais. Elle a quelque chose, elle est absolument passionnante. De 

la manière que tu as très bien rappelée et évoquée. C'est à dire que Lacan va poser par un 

certain nombre de touches comme ça les accents, les repères structuraux qui constitue l'objet 

petit a en fait, hein ? Le Transfert nous sommes, nous sommes pas encore à l'écriture à 

proprement parler de l'objet petit a, Lacan avance sur cette voie, et tu as très bien déplié la 

leçon, comme tu le fais à chaque fois de manière très précise. Donc merci beaucoup. 

 

AJ : Oui, c'est important parce que c'est pas, c'est presque l'archéologie de la construction 

d'objet petit a. 

 

ST : Oui tout à fait.  

 

AJ : Et donc ça c'est précieux pour la formulation à venir. Il faut qu'on soit au parfum de quoi 

il s'agit et d'où il tire cette construction. 

 

ST : Tout à fait. 

 

 

 

 

 



AJ : Oui, parce qu'on peut s'y perdre dans toutes ces méandres, dans ce…Oui mais il faut, 

c'est fastidieux, mais vous savez, il faut aller chercher ce qu'il y a derrière. Parce qu’il a parlé 

du phallus là très brièvement, mais quand on va chercher les choses dans sa complexité. C'est 

dessiner en creux quand même les rapports de l'objet au phallus. Donc il faut avoir ça en tête. 

ST : Ah tout à fait. Oui, tout à fait. 

 

AJ : Excuse-moi, j'ai coupé ton commentaire. 

 

ST : Non, non, pas du tout, j'étais très sensible à la précision et à la justesse de ton 

commentaire sur cette leçon qui n'était pas évidente, qui n'était pas évidente parce que Lacan 

ne craint pas d'aller chercher dans de nombreuses références en grec ces coordonnées de cet 

agalma et c'est pas toujours évident d'en suivre le fil et le nerf en quelque sorte de ce qu'il veut 

souligner. Mais tu l'as très bien fait, et alors l'objet partiel, évidemment, ça a un caractère, 

enfin tu as rappelé ce caractère très actuel de cet enseignement de Lacan, et c'est vrai que 

aujourd'hui, l'objet partiel c'est complètement inaudible, inaudible, je veux dire, pour les 

temps contemporains. 

 

AJ : Et en même temps, on n'a jamais été, comment dire ? aussi aux prises avec le regard, 

avec la voix. Ce sont des objets qui sont aux commandes quand même. 

 

ST : Ce sont des objets qui sont complètement aux commandes, mais, comment dire ? nous 

avons un rapport à l'objet aujourd'hui qui rend extrêmement difficile d'en éprouver 

l'incidence, enfin. Aujourd'hui c'est vrai par exemple ce point que tu as souligné, il est 

extrêmement difficile de faire entendre à quelqu'un qu'on puisse le désirer comme objet, alors 

que c'est quand même comme objet qu'on souhaite être désiré et notamment du côté féminin. 

Or là, tout le monde, tout le monde, la doxa, l'opinion dominante, la bien-pensance considère 

que c'est comme sujet, qu'il faut être désiré, c'est librement et comme sujet. Ça me faisait 

penser, enfin, personne ne souhaite être désiré comme ça, ça n'a strictement aucun intérêt. Et 

ça me faisait penser quand tu évoquais à ? alors je sais plus où Lacan le dit, mais il dit que les 

droits de l'homme, parce que c'est au nom des droits de l'homme, hein, qu’on ne veut pas être 

traité comme un objet et pas désiré comme un objet.  

 

 



Lacan dit quelque part les droits de l'homme, c'est le droit de désirer en vain. Effectivement, 

c'est complètement vain. On articulerait jamais un désir à proprement parler, avec cette idée 

que c'est un sujet qu'on doit désirer et rien d'autre. Jamais, vous articulerez un désir avec ça. 

Vous articulerez peut-être éventuellement des espèces de transactions contractuelles 

momentanées. Je veux du sexe comme-ci, comme-ça, comme etc. Mais le désir, c'est plus 

compliqué. C'est un peu terne ces relations contractuelles. Le désir va pas là, le désir va 

chercher du côté de l'autre, du petit autre, l’agalma. Et ça, c'est vraiment du côté du petit autre 

comme objet. Mais si vous y réfléchissez aussi un petit peu, vous vous apercevrez sans 

difficulté que ce petit autre, j'ai pensé aussi en t'écoutant, ce petit autre, notre rapport à lui ou 

à elle n'est jamais un rapport objectif ou neutre. Je veux dire que notre rapport à l'autre est 

toujours articulé en référence à cet objet partiel que nous cherchons chez lui que nous 

cherchons, et c'est ça qui rend l'autre pour nous, intéressant ou pas, et désirable ou ennuyeux, 

ou comme on dit, très joliment chiant. C'est aussi l'objet partiel qui est en jeu-là, sauf que c'est 

pas, c'est peut-être pas celui qui convient à ce moment-là. Mais il faut être sensible aux 

métaphores de la langue. C'est toujours, nous n'avons aucun rapport bien sûr objectif à ce petit 

autre votre rapport au petit autre il est pris dans une sorte de vibration, comme ça où il y a 

quelque chose de l’agalma et quelque chose du rapport au grand Autre. C'est ça qui 

accommode notre rapport aux petits autres. C'est pas du tout toutes ces abstractions, plus ou 

moins creuses : « il faut traiter les gens comme des sujets ». Lacan le dit là, tu l'as rappelé, 

hein, un sujet c'est parfaitement interchangeable la seule chose qui vaille dans le sujet, c'est ce 

qui le divise. Mais un sujet c’est complètement abstrait si vous sortez du cadre singulier de la 

division du sujet. Enfin donc, ce retour à l'objet partiel on n'en mesure pas aujourd'hui, ni la 

justesse, on en mesure mal la justesse et on mesure mal aussi le caractère proprement 

scandaleux de cette façon dont Lacan appuie sur cette dimension. Mais c'est tout aussi 

scandaleux de ce que tu as rappelé, c'est à dire tout aussi scandaleux que l'arrivée d'Alcibiade 

et Alcibiade qui dit, bon ben maintenant on va arrêter de chercher le beau dans sa 

souveraineté, on va s'occuper de son voisin, moi le mien de voisin, celui qui m'intéresse, c'est 

Socrate. Là il y a une espèce de virage hein, c'est plus l’autre comme sujet, c'est pas le sujet 

sublime non, c'est la queue de Socrate en fait, qui m'intéresse. Pas que, pas que. Non, non. 

Non pas que, bien sûr. 

 

 

 



Y a quelque chose chez Socrate qui brille et qui résonne, alors écrivons résonne comme nous 

voulons. Mais qui est bien sûr pas que la queue, si j'ose dire, pas que, mais tout de même, c'est 

cette brillance qui n'est pas sans rapport avec le phallus. Et là Alcibiade introduit une toute 

autre perspective. 

 

AJ : Oui, parce que si on va jusqu'au bout de ce que Lacan amène comme objet partiel. À la 

question du beau et du bien, il va opposer quoi ? les seins, la merde, le regard, la voix, le 

Phallus, c'est quand même un changement de paradigme total  

 

ST : Complet ! Et alors il y a chez Platon, c'est ça qui fait le génie de Platon, hein quand 

même, c'est que il y a d'un côté ce que Lacan appelle dans la première leçon je crois, du 

Transfert la Schwärmerei de Platon, c'est à dire son enthousiasme pour l'idée du bien en fait, 

qui va écraser toutes les singularités, tous les objets partiels, si l'on peut dire sous son 

universalité purement idéalisée, il y a cet aspect-là que Lacan évoque très simplement. Et il y 

a aussi chez Platon la dimension de l’agalma qui nous est donnée avec cette intervention, cette 

irruption d'Alcibiade dans Le Banquet. C'est très étonnant quand même l'œuvre de ce 

Monsieur Platon. Parce que on ne peut absolument pas, je crois, nier qu’il était, qu’il 

professait, enfin, il enseignait cette idée souveraine du bien, etc. Mais quand même Lacan a 

l'air de dire que c'est pas du tout ça forcément le dernier mot de la vérité concernant Platon. 

La salle : Et c'est Anissa, qui est venue nous parler du Banquet. Oui, elle nous a dit que c'était 

quand même une œuvre un petit peu à part Le Banquet par rapport aux autres œuvres de 

Platon, donc, il a quand même, c'est un peu étrange comme œuvre. 

 

ST : C'est étrange comme œuvre, mais c'est une œuvre de Platon. 

 

La salle :  C'est sûr. Il a dû recouvrir tout de suite, La République … 

 

ST : Oui, mais il l'a quand même fait, il l'a réalisé. Et Lacan, à plusieurs moments, parle de 

quelque chose comme ce qui serait une certaine ironie assez féroce de Platon. Quelque chose 

où il aurait laissé entendre, il aurait laissé tomber comme ça pour les gens attentifs, il leur 

aurait laissé tomber quelque chose. 

 

 

 



La salle : Mais peut-être pour lui ? peut-être pour lui aussi, puisqu’il a tout recouvert ensuite 

avec cette idée du bien. 

 

ST : Oui enfin pas tout à fait tout recouvert, parce que bon ça c'est plus pour les gens qui 

connaissent la philosophie et c'est pas obligatoire pour nous, encore que ça ne nous fait pas de 

mal, mais dans Le Parménide qui est un dialogue difficile de Platon qui n'est pas accessible 

comme ça, enfin qui est pas d'une lecture facile, c'est un peu le côté Lacan de Platon si vous 

voulez. Donc, si vous aimez Lacan, vous aimerez le Parménide, dans Le Parménide, Platon 

critique cette idée comme ça de l'idéalité des idées, etc. Il critique ça assez férocement et il va 

jusqu'à soutenir l'hypothèse qu'il y aurait l'idée, il y aurait des idées, des poux, de la crasse, 

des objets les plus vils et les plus… Et là aussi, Platon fait place à quelque chose qui laisse 

penser que, il a peut-être, comme ça, laissé tomber dans un ou 2 dialogues de quoi nous faire 

gamberger sur son rapport au réel qui est peut-être pas si sublime que le laisse penser son… 

Mais enfin ça. Ça, c'est, c'est… 

 

AJ : Mais en tout cas, il laisse Alcibiade avoir le dernier mot sur l'amour. Donc ça quand 

même. Donc ça, ça clôt l’œuvre. 

 

ST : Complètement. Et alors, on peut jamais tout évoquer, mais il y a un passage de la leçon 

très intéressant entre autres, enfin, c'est celui où Lacan souligne l'accent de la passion dans le 

propos d'Alcibiade sur Socrate, l'accent de la passion et de la passion qui a été non pas 

trompée, mais enfin un peu quand même. Il y a quelque chose chez Alcibiade de très violent à 

l'endroit de Socrate, hein, cet homme, c'est un ? oui c'est une sorte de ?..., comment est-ce 

qu'on pourrait dire ?  

 

AJ : d'ordure ! 

 

ST : Oui d’ordure. oui, oui, y’a un côté ordure, un côté il est-il a l'air comme ça, il a l'air naïf, 

il raconte ses petites histoires, ne vous y fiez pas, il est plus redoutable que ça. 

 

Question salle :Quel est le statut du désir si la métaphore de l’amour n’opère pas ? 

 

 

 



 

S. Thibierge : Oui, c'est une bonne question. Si la métaphore de l'amour l’opère pas, bah. On 

est dans un amour qui sera, assez plat. Un peu comme j'évoquais tout à l'heure à l'eau de rose, 

quoi, c'est à dire un amour un peu débile. On est censé aimer d'un côté et être aimé de l'autre, 

mais beaucoup de femmes vous diront c’est est assez ennuyeux comme position, on s'ennuie 

beaucoup. La belle bouchère, elle est aimée, hein ? Par son mari, mais simplement ça l’ennuie 

beaucoup. 

 

Question salle : Quelle bouchère? 

 

S. Thibierge :Quelle bouchère ?! dans l'interprétation des rêves, c'est un rêve célèbre. Elle a 

un mari, elle a un mari qui l'aime et elle désire autre chose.  

 

La Salle: Elle veut du saumon (rires)  

 

S. Thibierge : elle veut du saumon … il y a beaucoup. de femmes qui sont aimées et il y a 

beaucoup d’exemples massifs quand même … Et qui  (les femmes) sont en position d'être 

aimées un peu plate, quoi. Un peu terme … Sans que justement quelque chose de la 

métaphore de l'amour joue. Et je vous disais tout à l'heure, ce qu'une femme bien souvent 

aime chez son homme, c'est ce qui lui manque, c'est sa castration. Disons, et ça, ça relance le 

désir éventuellement Ou alors ça aplatit tout. 

 

Question salle :Est-ce qu'il y a un lien entre le savoir et l'amour ? 

J'ai l'impression que dans ce transfert justement, qui est propre au transfert analytique, en fait, 

on vient en quelque sorte chercher un savoir sur quelque chose qui nous échappe. On localise 

bah peut-être dans l'analyste en pensant qu'il est le sujet supposé savoir quelque part et qu'il 

va pouvoir nous révéler quelque chose de ce Qui nous manque en quelque sorte. J'ai 

l'impression que … 

 

S. Thibierge :Là vous parlez presque comme Agathon parle de Socrate. 

C'est très juste. Vous évoquez là, bien sûr que, le savoir et l'amour ça a à voir. 

Puisque le savoir et l'amour, c'est essentiel dans le transfert, puisqu'on vient, se lier  

 

 



 

souvent d'amour, disons les choses à ce personnage où l'on imagine que faut pas seulement on 

imagine ou non, on se dit que doit être le savoir. Et Socrate lui-même dit qu'il ne sait pas 

grand-chose, sauf des choses de l'amour. Vous voyez donc, votre remarque est très juste. 

Alors peut être que pour aller vers le terme de notre rendez-vous de ce soir, alors oui, il y a 

cette remarque qui est importante puisque Lacan commence la lecture du banquet. Il 

commence par le discours de Phèdre, et Phèdre commence par dire que, assurément, l'amour 

est un grand Dieu, ce qui d'ailleurs, à la fin du banquet, va s'y trouver une objection, L'amour 

n'est pas un Dieu. L'amour est un démon, ce pas tout à fait un Dieu et pas un grand Dieu. Un 

démon, c'est à dire, entre les hommes et les dieux hein, c'est là où y a les Diamon. 

Mais donc la question est importante, l'amour est-il un Dieu ou pas ? Nous, on a un peu perdu 

la notion de ces choses-là, mais à l'époque de Platon et de Socrate, c'est important, c'est un 

Dieu ou c'est pas un Dieu. Parce que les dieux. C'est pas rien, c'est sérieux. 

La question est sérieuse. Alors là, Lacan dit quelque chose qui est vraiment très intéressante. 

il dit, il y a donc la référence aux Dieux. Pourquoi aux Dieux pluriel, dit-il ? Il dit à son 

public, « qu'est-ce que vous en pensez après tout Des dieux, hein ? vous en pensez quoi ? Où 

est ce que ça se situe par rapport au symbolique, à l'imaginaire et au réel ? » Il était quand 

même assez drôle Lacan, ça ne devait pas certainement pas être un type ennuyeux.  

« C'est quoi les dieux ? » Alors. Là, il va dire des choses vraiment très intéressantes. Il va dire 

d'abord que ça, ça peut nous éclairer sur ce que sont les dieux, ça nous éclaire à contrario, et il 

dit, le développement du christianisme et donc de la science chrétienne, aussi  de la 

dialectique chrétienne a évacué les Dieux. Pourquoi ?  Parce que la pensée chrétienne, la 

philosophie chrétienne, etc C'était le logos, c'était la logique, c'était la théologie et tout ça, 

c'était vraiment l'articulation signifiante, le verbe, le logos. Et ça, c'est du symbolique. On est 

d'accord, le logos, c'est du symbolique et articuler le réel dans la dimension du symbolique, et 

bien ça fait disparaître effectivement toute manifestation de quelque chose qu'on appelle les 

dieux. Alors vous voyez, à partir de ce qui les a fait disparaître, ce qui les a nettoyés en 

quelque sorte, de la surface de notre expérience, on peut se demander ce qu'ils représentaient 

avant qu'ils fussent nettoyer, et là, Lacan nous dit, « Eh bien justement, les dieux, c'est du réel, 

c'est du réel. Pourquoi ? Parce que après tout, les dieux ils parlent, ils font des choses, ils sont 

pas hors du symbolique …  mais la façon dont ils manifestent ce  qu'ils nous disent, où ce 

qu'ils nous font, c'est sur le mode de la révélation. C'est pas sur le mode de la dialectique, on 

les rencontre dans le réel, on les rencontre dans le réel sous la forme d'une levée de voile, 

donc pas un dévoilement, une révélation. « Les dieux, dit Lacan, c'est un mode de révélation 



du réel » 

 

Question non audible 

 

S. Thibierge :Je pense pas que ce soit lumen mais c'est : NUMEN tout ce qui est de l'ordre du 

numen. C'est quelque chose qui est dans le réel, mais qui dans le réel fait signe du Dieu, du 

divin, de la présence et les dieux, c'est de la présence, c'est le réel qui révèle la présence.  C'est 

le numen. 

C’est pas le lumen. Je pense pas. Peut-être après tout, mais le summum de la révélation, c'est 

le Numen : rayonnement, apparition, c'est une chose fondamentale. Oui, les dieux, c'est le 

réel. Hegel les a éliminés avec son hachoir dialectique qui les a littéralement transformés en 

Steak haché. 

La salle : C'est donc le discours de Diotime qui mêle la logique, le discours, le logos et l’Eros 

ensemble, qui dit que l'amour, c'est du logos, mais c'est de l'Éros en même temps. 

 

S. Thibierge : Tout à fait. Diotime elle est, elle est en quelque sorte, elle est encore du côté 

des dieux, mais elle préfigure quand même cette logification du divin. Oui, tout à fait. 

 

La salle : Elle dit qu’il y a besoin  des 2 en fait, pour accéder à la question de l'amour. Elle 

parle de l'amour à sa façon 

 

S. Thibierge :Tout à fait,  mais elle est déjà beaucoup dans la dialectique et la logification. 

 

La salle : C'est ça qui rend difficile la parole de Diotime à lire. Dans le banquet, c'est le 

discours le moins clair.  

 

S. Thibierge : C'est vrai que c'est pas facile le discours de Diotime 

 

 

 

 

 

La salle : Elle repère les 2 choses qui sont très importantes de logos et l’Eros. 

 



S. Thibierge : Mais elle tire déjà l’Eros du côté du logos, ça, c'est Platon. 

 

La salle : Ouais, Ouais, Ouais. Et c'est ce qui mène au monothéisme. 

 

S. Thibierge : Bon, alors peut-être tu vas un peu vite. Mais Oui !  c'est Platon qui mène au 

monothéisme Et donc Diotime, elle est platonicienne, hein ? Ça c'est sûr. 

 

S. Thibierge : Alors, vous aviez une remarque ? Non ? 

Ce que je voulais juste vous dire mais c'est assez simple, pourquoi pas hein. On n'a pas à se 

priver de remarques simples … La notion de révélation du côté des dieux, du côté des Numen, 

pas d’une humaine. Elle s'oppose complètement à la dimension, de reconnaissance de la 

réalité. Alors comme aujourd’hui la dimension de la reconnaissance de la réalité prévaut de 

manière vraiment énorme, systématique, constante. Enfin, c'est ça qui nous rend la vie 

souvent si difficile. Évidemment, nous sommes très, très loin d'avoir la moindre idée de ce 

que de ce qui pouvait être concerné par cette révélation, de ce que représentaient les dieux. 

Nous n'en avons plus la moindre idée. Alors essayez de vous remettre un peu dans une 

ambiance moins écrasée par tout ce qui est de l'ordre de la reconnaissance. Et de lire le 

banquet en étant attentifs à cette remarque de non seulement de Lacan, mais des convives du 

banquet.  

L'amour est-il un Dieu ?  

Ça a l'air d'être une question comme ça pour érudit … Mais non ! 

L'amour est-il un Dieu ? C'est à dire ? Est ce qu'il est de l'ordre du réel ? 

Et l'effort de Platon justement avec Diotime sera de dire non, il n'est pas de l'ordre du réel il 

est de l'ordre en grande partie du symbolique. 

 

 

La salle : C’est le Saint-Esprit d'après Lacan. 

 

 

 

 

 



S. Thibierge : Oui, alors vous voyez que là on est, on est quand même beaucoup entré dans la 

sphère chrétienne qui n'est pas la seule réponse à ces questions, Dieu merci, c'est le cas de le 

dire. Voilà. 

On s’arrête là. Les prochaines fois après les vacances quand les groupes travaillent, pourquoi 

pas isoler une ou deux questions qui surnageraient du travail de la leçon. 

 

 

 

 

 

 


