
1 
 

 

 La partie du Transfert que nous travaillons ce soir1, la leçon II du 23 novembre 1960 

(p. 43-66 ALI), qui s’ouvre par « Il s’agit aujourd’hui d’entrer dans l’examen du Banquet », 

et III, du 30 novembre, jusqu’à « Et maintenant, entrons dans ce Banquet » (III, p. 73 ALI) 

est, à proprement parler, de pré-liminaires.2 

 

 Je vais d’abord y repérer, dans la leçon II jusqu’à « … cela demande un effort pour 

que nous revenions au point de convenable accommodement qui lui donne sa portée » 

(p. 63), ce que ces préliminaires me semblent avoir de plus saillant et d’opératoire pour la 

suite du travail, cela en amont du centrage (2ème temps de ce soir) que Lacan amorce dans 

la fin de la leçon II à partir d’ « … il y a deux choses que j’ai notées dans mon discours 

passé concernant l’amour et je les rappelle », puis qu’il complète au début de la III, comme 

mise en place de la fameuse articulation qu’il va extraire du Banquet (p. 71-73) : « il ne s’agit 

… que d’appréhender … ce qu’ont d’analogue ce développement et ces termes [ceux du 

transfert], avec la situation de départ fondamentale de l’amour … qui pour être après tout 

évidente n’a jamais été, que je sache, aussi, […] située, placée au départ en ces termes … ». 

 

A. Préliminaires, points saillants 

 

I. Les métaphores mises en œuvre du transfert de travail à la lecture du texte : hodos, 

scène. 

 

 Lacan se et nous lance par une double métaphore qui va courir au long des deux 

leçons :  « … j’essaie d’éclairer notre chemin ».3 Je retiens cette double métaphore au titre 

de la mise en œuvre du transfert de travail dans la lecture du texte.  

Au point, où nous nous arrêterons ce soir4, Lacan aura, dit-il : « tout de suite éclair[é] … 

le plan général dans lequel va se dérouler notre cheminement » (p. 71) ; « le chemin », hodos 

en grec, avec la méthode, μέθοδος : « le chemin », que l’on fait méta –, « en suivant », 

« vers », « avec ».  

L’autre métaphore (cf. « éclairé »), engage une série de signifiants, qui ont trois résonances 

autour de la scène : « J’ai essayé la dernière fois de vous montrer les portants5 de la scène » 

(p. 43), « concentrer les projecteurs » (p. 44). 

 

– Première résonance : 

 
1 Le Transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII, 

1960-1961, Leçon II, du 23 novembre 1960, Leçon III, du 30 novembre 1960 jusqu’à « Et maintenant, entrons 

dans ce Banquet » (III, p. 73 ALI) 
2  « Entrons » x 2 anime le sens étymologique du terme : prae- limen = ‘devant’, ‘en-deçà’ du ‘seuil’. 
3 « … j’aimerais qu’on ne s’arrête pas trop à ce qui peut apparaître d’approximatif dans certaines des touches 

d’où j’essaie d’éclairer notre chemin » ; et aussi « la voie » (p. 43). 
4 Dans la Leçon III. 
5 « Armature de bois à l’entrée des coulisses servant de support à un élément de décor », dans la technique du 

théâtre. 

Association lacanienne internationale 

Préparation au Séminaire d'Été 2026 

Étude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert 

 

Mardi 04 novembre 2025 

Anne Videau, leçons II et III 

Discutante : Bénédicte Metz 



2 
 

 S’il s’agit pour Lacan de « cadrer les choses, […] régler les lumières » (p. 57), c’est 

« de façon qu’on voie justement cette hauteur qui est moyenne » (p. 57). Donc, non pas voir 

les choses (en l’occurrence, de l’amour), mais voir quelque chose de la topologie de leur 

abord – dans Le Banquet, puis, pour nous, aussi bien dans ce que dit Lacan6. 

 

– Deuxième résonance 

 Cette métaphore de la scène est homologique au Banquet dans la réalité concrète de 

sa tenue et de ses personnages.  

Celui, de fait, qui en provoque la réunion est le dramaturge tragique Agathon. Il vient de 

remporter le prix du concours des Lénéennes en 416 avant J.C.7  

L’un des protagonistes majeurs en est le dramaturge comique par excellence Aristophane.  

Aristophane a brocardé Socrate dans Les Nuées en 423 ; il brocardera Agathon dans les 

Thesmophories, en 411 (comme homosexuel passif, efféminé8 ; il se moquera de son style : 

v. 130-208)9 . 

Lacan interprètera, dans la suite du séminaire, leurs interventions respectives comme jouant 

chacune à contremploi.  

Il relèvera dans le discours d’Aristophane le tragique de l’élan qui jette l’une vers l’autre, 

l’une contre l’autre, les créatures rendues hémisphériques par la coupure que Zeus leur a 

infligée.  

Agathon, lui, offrira un discours qui, par ses figures constantes d’isologie, c’est-à-dire de 

symétries et antithèses, de mots et de syntagmes égaux (isos, isoï), apparaîtra comme une 

parodie, comique du style gorgiastique, du maître dont il suit à la lettre les enseignements.  

 

 Ainsi la scène 10 ouvre sur la question de l’amour par retour sur la lecture d’Antigone 

de L’Éthique de la psychanalyse l’année précédente, avec « la fonction tragique de la 

beauté » ressaisie par Lacan dans notre leçon I : « … la beauté en tant qu’elle orne a pour 

fonction le dernier barrage avant cet accès à la chose dernière, à la chose mortelle … » 

(p. 27). 

Dans notre passage, Lacan la contraste avec ce qu’il appelle le « niveau de Polymnie », dans 

le discours d’Éryximaque (187e) [il dit d’ailleurs par lapsus « d’Agathon »]. Pour 

Éryximaque, le médecin, « l’autre [amour] », l’amour opposé à Uranie, la muse « céleste », 

qui gouverne l’harmonie des sphères, et va de pair avec l’Aphrodite et l’Éros ouraniens, avec 

le « bel Amour » : « conçu comme une harmonie parfaite, une réconciliation des contraires » 

11, cet autre amour, [c’est] celui de Polymnie », muse de la rhétorique et de la poésie 

hymnique à la lyre : c’est « l’Amour des polloï », « poly », « plusieurs », du peuple du 

démos, « l’Amour populaire ». 

 
6 cf. sans doute aussi la métaphore optique (p. 63, cf. déjà dans L’Éthique) : « vous accommoder à ce dont il 

s’agit » … « au point de convenable accommodement qui lui donne sa portée », au sens d’« accommoder sa 

vue ». 
7 Il donnera d’ailleurs dans son éloge d’Éros deux vers de son cru. 
8 cf. L. Brisson, note 5 p. 25 & C. Calame, op. cit. Dans les Thesmophories d’Aristophane, les femmes célèbrent 

ces fêtes, les Thesmophories, en l’honneur de Déméter et Perséphone, des mystères interdits aux hommes. Elles 

veulent décider du sort du poète tragique Euripide qui dit du mal d’elles dans ses pièces. Euripide demande à 

Agathon, « qui s’habille comme une femme et à qui ses allures et ses mœurs efféminées permettent de passer 

pour une femme », de se déguiser pour prendre sa défense lors de leur prochaine réunion. 
9 Cf. Les Grenouilles en 405. 
10 NB la proximité du dialogue avec le théâtre en ce que les protagonistes parlent à la première personne… 
11 Christian Keime, « Le discours d’Éryximaque dans le Banquet de Platon (185e6-188e4) : problèmes et 

fonction philosophique d’un éloge médical », Dialogues d'histoire ancienne 2018/2 44/2, p. 87-109, Presses 

universitaires de Franche-Comté : p. 87, analogue au bon mélange des éléments (κρᾶσις) que le médecin 

cherche à établir dans le corps de ses patients vs « bien user des désirs… de manière à en cueillir le plaisir sans 

se rendre malade ». 



3 
 

Dans ce « niveau de Polymnie », Lacan entend le lyrisme du Moi, en première personne, 

initié par les Romantiques, et qui se situe du côté de l’Imaginaire. Dans le contemporain, il 

le repère dans le cinéma, aux images « en mouvement », qui « manifest[e] tous nos 

sentiments à l’état d’ombres » (p. 63)12, telles celles de la caverne de Platon (République 

VII, 515 a)13. 

C’est sur ce fond que va venir, dans la seconde partie de la leçon II, l’une des deux choses 

que Lacan a notées dans son discours passé concernant l’amour, et qu’il rappelle (p. 63) : 

« l’amour est un sentiment comique » (p. 63), et pour le moment, il se contentera de noter la 

résistance14 que la formule provoque chez son auditoire, annonçant pour plus tard, avec la 

présence d’Aristophane, « la véritable nature de la comédie » (p. 64). 

 

– Troisième résonance de la scène et ses lumières : le Réel 

 Lacan contraste avec la métaphore du « cercle éclairé de la Grèce » (p. 58 x2) « la 

nuit » : « la nuit était la nuit » (p. 58), qui illustrerait bien la différence du signifiant d’avec 

lui-même.  

C’est la dimension de Réel de cette « nuit », qu’il dit « consistante », que les lumières, 

métaphoriques, de la science ont changé. Pour illustrer cette « consistance », il a une 

métaphore : « ne puisse pas couler d’une louche, faire une épaisseur de noir », empruntée à 

la fonderie qui parle de « couler les plombs », de « louche de coulée ».  

« Quand on est dans le noir on est dans le noir » ; à la leçon IV (p. 110) : « Jusqu’à la fin, 

nous nous enfoncerons au contraire progressivement dans une ténèbre et nous retrouverons 

ici la nuit antique toujours plus grande ». Lacan en note les effets sur l’amour, référence à 

Marguerite de Navarre et l’Heptaméron (p. 58) : « c’est là qu’on ne reconnaît pas la personne 

qui vous touche la main » (p. 58).  Autrement dit pas d’image, érotisme de la scène. 

 

II. Crudité : Alcibiade et Socrate 

 

 Le Banquet est donc là pour « un je ne sais quoi de cru … » (p. 44)15, dont Lacan 

se dit « soufflé »16 et dont ses auditeurs ne peuvent « pas manquer d’être saisis » (p. 45)17 ; 

« un ouvrage étonnant » (p. 49), « avec des détails », « « une très grande crudité de termes » 

(p. 49)18. Le « fond d’érotisme permanent sur lequel ces discours sur l’amour se détachent » 

(p. 48). Sans doute Le Banquet est-il un « détour » pour parler du transfert, je dirais que c’est 

une allégorie. Mais c’est précisément en cela qu’il permet d’aborder ce qu’a de cru (p. 45) 

le transfert, quand il est le nôtre aussi. 

  

 
12 Quelques films de l’année 1959 : Certains l’aiment chaud, Billy Wilder (Monroë, Curtis, Lemmon ; 

Hiroshima mon amour, Alain Resnais ; À bout de souffle, Godard (Belmondo, Seberg) ; Les Liaisons 

dangereuses, Vadim (Philipe, Moreau, Trintignant) ; Orfeu Negro ; Les 400 coups… 
13 où des choses et d'eux-mêmes, les humains ne connaissent que les ombres projetées. cf. sans doute aussi 

p. 46, à propos de « l’atmosphère alexandrine » de Plutarque, « une sorte d’ombre ». 
14 Avec une litote : « pas sans éveiller vos réticences ». 
15 « un je ne sais quoi de cru, de neuf » (p. 44) ; « le présenter sous une forme d’abord un peu paradoxale (avec 

ou sans e, la forme ou l’abord ?, je pencherai pour « l’abord paradoxal », à cause de la rythmique de la parole, 

idem pour tel/le : « ou qui vous semblera peut-être tel ». 
16 C’est-à-dire « projeté à distance », « anéanti ». 
17 Lacan met en avant l’effet de la lecture en sollicitant la fonction de l’étonnement. 
18 Alcibiade évoquant « les vains efforts qu’il a faits en son jeune temps, au temps où Socrate l’aimait, pour 

amener Socrate à le baiser », « céder à des invites corporelles et directes, à une approche physique » (p. 49). 



4 
 

 Lacan suit et dégage la structure du Banquet19 comme signifiante20 : sa bipartition 

entre d’abord la succession des six discours (Phèdre, Pausanias, Éryximaque, Aristophane, 

Agathon, y compris les propos de Socrate rapportant ceux de Diotime), tous discours d’éloge 

sur l’amour, et, d’autre part, ce qu’il appelle « ce discours entre Alcibiade et Socrate » 

(p. 45) ; la disjonction donc (p. 45) entre ce dont il souligne le caractère culturel sacral : le 

banquet comme « cérémonie », « rite », avec « règlement », « ordre du jour », 

« présidence », où chaque participant est engagé avec un dû (« son écot »21, « une petite 

contribution ») et, d’autre part : « quelque chose qui n’est pas prévu », « un désordre » au 

« caractère scandaleux », « hors des limites ».  

 Pour en donner l’idée, Lacan ne dédaigne pas une actualisation (p. 45), non sans 

humour, comique. Sur laquelle, je ne m’appesantirai pas. Nous sommes le 23 novembre 

1960, John Fitzgerald Kennedy vient d’être élu, le 8 du même mois, comme 35ème président 

des USA (1917-1963)22. Lacan le dote de l’homosexualité de l’acteur jeune et séduisant 

mythique James Dean. Quant à l’islamologue Louis Massignon (1883-1962), un parmi ceux 

que l’on a appelés les « convertis de la Belle Époque » (avec Jacques Maritain, Charles de 

Foucauld et Paul Claudel), qui enseignait au Collège de France, son homosexualité était 

aussi reconnue. Lacan le panache, pour faire un Socrate moderne, avec l’auteur du Tropique 

du Cancer, 1934, interdit aux USA jusqu’en 1961, Henry Miller (1891-1980). Jean-Jacques 

Pauvert (1926-2014, qui avait pour grand-oncle André Masson, beau-frère de Lacan), est, 

comme on sait, éditeur de livres érotiques dont l’Histoire de Juliette de Sade, sous sa jaquette 

d’éditeur, qui lui valut des poursuites judiciaires durant dix ans. 

Que recèle donc Le Banquet pour avoir été transmis avec et malgré cette crudité par 

des « grimauds »23, par des « frères ignorantins »24, autrement dit des pédants ignorants ? Le 

parcours amoureux des éditions et des commentaires que Lacan nous propose, à commencer 

par celle de la traduction latine d’Henri Estienne qu’il dit « admirable » (p. 49), avec 

l’invention de sa pagination25 (p. 49-50) – ce que l’on appellerait érudition –, ce parcours 

amoureux produit en fait une interprétation des résistances au texte, et nommément à la partie 

du texte qui est « cette irruption du personnage », « l’irruption de l’Alcibiade » (x2 p. 53) : 

à savoir qu’elle fait rupture26. 

 

 Lacan lit donc les silences, les refus, les élisions, les déplacements, des différents 

traducteurs et commentateurs comme signifiants ; comme une « séquelle de raisons », avec 

la polysémie de « séquelle » : « suite », « succession », et aussi « trouble persistant [après 

guérison] ». C’est l’arrêt dans la traduction à l’entrée d’Alcibiade pour Louis Le Roy (1559), 

la suite étant considérée comme « quelque chose de surajouté, d’apocryphe »27 (p. 51) ; le 

refus de traduire l’entièreté du Banquet pour Racine, qualifié – non sans quelque ironie ?, d’ 

« homme sensible » (p. 50), délicat28 ;  une « substitution » de commentaire (p. 52), pour 

 
19 Il n’a pas fait différemment pour Antigone. 
20 Il anticipe d’emblée – et ce n’est pas sans un joli sens du suspens – sur « ce qui se passe dans la deuxième 

partie au moins de ce discours entre Alcibiade et Socrate ». 
21 « quote-part (d'un convive) pour un repas à frais communs ». 
22 Lacan ne croit pas si bien dire quand il évoque la beauté et la carrière de John Kennedy : elle a été tragique, 

assassiné trois ans plus tard (22/11/1963). 
23 p. 44, « élève des petites classes, pédant qui n’a pas assimilé le savoir reçu ». 
24 Péjoratif ; religieux de l’Ordre de Saint Jean de Dieu, puis enseignant dans les écoles de la Doctrine 

chrétienne. 
25  1575≠1578, sous Henri III, 1575-1589. 
26 cf. Goethe sur Antigone, dans L’Éthique. 
27  Texte jugé inauthentique par les autorités religieuses. 
28 Notons que Racine, formé en grec, est auteur dramatique – qu’à son propos on a parlé de style élégiaque. 



5 
 

Brochard, professeur de philosophie à l’ENS qui élude « l’affaire d’Alcibiade », en préférant 

commenter le Phèdre, où Platon expose la théorie de l'amour comme lien du sensible avec 

l’intelligible, et le système des Idées, avec la preuve de l'immortalité de l'âme. 

 

 Jusqu’à l’hypothèse de Léon Robin (p. 52-53), le traducteur29 auquel Lacan se réfère 

prioritairement qui, dit-il « ne peut manquer de le laisser pantois »30, à propos de l’accusation 

portée contre Socrate (au procès de 399 av. J.-C. qui le mènera à la mort) : de corrompre les 

jeunes gens, de ne pas reconnaître les dieux de la cité, d’introduire des divinités nouvelles31. 

Léon Robin (1929), comme Élisabeth de Franceschi l’indique32 supposait que Le Banquet 

aurait eu l’objet, « pour une part, de disculper Socrate de toute responsabilité dans les fautes 

d’Alcibiade et dans les malheurs qui en étaient résultés pour Athènes ». Métaphore de Lacan, 

en réponse : « … c’est vraiment le pavé de l’ours » – référence à la fable de La Fontaine33. 

Avec l’obscénité du passage en question, Platon condamnerait plutôt Socrate qu’il ne le 

disculperait... C’est donc sur « la fonction », éludée – est-ce parce qu’inconsciemment 

perçue ? –, par les érudits, de « ce morceau » -là (p. 53) que Lacan nous l’amène34 , comme 

« le point autour duquel tourne tout ce dont il s’agit dans Le Banquet » (p. 53)35 :  « … 

cette irruption du personnage auquel … on peut conjoindre … le personnage de 

Socrate…qui lui est lié … le plus indissolublement pour que ce personnage s’amenant en 

chair et en os ait quelque chose qui a tout de même le plus étroit rapport avec ce dont il 

s’agit ». 

 Lacan nous focalise ainsi sur le couple que cette irruption fait apparaître, avec la 

formule : « ce que c’est qu’Alcibiade », « ce que c’est que Socrate » (p. 45), où le neutre du 

« ce que c’est que », répété, préface le neutre d’éroménon : « ce – objet – qui est aimé », 

genre grammatical neutre, au lieu de éroménos : « celui – masculin –, qui est aimé ». 

 Pour camper Alcibiade (p. 45-48), Lacan attrape Plutarque, sans lâcher la question 

du transfert. Les Vies parallèles sont écrites dans une Grèce romaine36, de longtemps 

devenue étrangère à la démocratie des Ve et IVe siècles comme à l’héroïsme des épopées 

homériques. Le politique et l’héroïque s’en sont écoulés comme le sang de la vie – d’où 

« ombre » et l’« être des zombies » –, au profit de l’édification morale qui fabrique des 

images37. 

 

 Cette fabrication fabrique ce dont précisément Alcibiade (221c) démarquera dans son 

éloge de Socrate l’atopia de celui-ci. Si, dira-t-il, « d’après ce que fut Achille on imagerait, 

on dessinerait, décalquerait [verbe ap-eïkazeïn, où s’entend eïkon, « l’image »] Brasidas (tel 

 
29  1ère édition dans la Collection des Universités de France en 1929. 
30 Id est « suffoqué » comme par un mauvais rêve [de pantasiare -phantasiare, « faire un mauvais rêve »], et 

ses effets. 
31 cf. Xénophon pour les chefs précis d’accusation, et Platon, Apologie de Socrate, Criton, Phédon, 

Euthyphron. Lacan cite son accusateur majeur, l’homme politique Anytos ; Mélétos et Lycon, cf. ALI note 23, 

p. 52. 
32 Note 22 p. 52 : dans sa « Notice » (p. XCVIII-XCIX). 
33 « L’ours et l’amateur des jardins » (Livre VIII). Pour chasser du nez de « l’amateur des jardins », qu’il 

affectionne, une mouche, son ami ours lui lance au visage une pierre qui l’assomme. 
34  Avec un certain nombre de formules alambiquées, qui me semblent dénoter la crainte d’un forçage peut-

être ? 
35 Comme à propos d’Antigone l’année antérieure, il cherche le « pivot ». 
36 Entre 100 et 120 apr. J.-C. ; d’après Alexandre (IIe siècle, après J.-C). 
37 Lacan va restituer à ses deux personnages leur crudité, faisant sa nekuia en nouvel Ulysse aux pays des morts 

: Ulysse se rend au pays des ombres, âmes des morts, au pays des Cimmériens, réanimer celles du devin 

Tirésias, de sa mère, en les abreuvant du sang de victimes, Odyssée XI, d’où « ombre », et l’ « être des 

zombies ». Celle que par exemple Montaigne y prend dans les Essais. 



6 
 

illustre général sparte contemporain du Banquet) ou d’autres personnages … » : autrement 

dit les Vies Parallèles, c’est la transmission via l’imitation d’un modèle, via l’identification 

à ce modèle. Socrate, lui, « … n’est semblable à aucun homme ni du passé ni du présent 

… Il a une atopia [cf. 215a], lui-même et ses propos38 … ». 

  

 Cette atopia, Lacan l’a introduite aussitôt la leçon I : « Socrate n’a pas sa place, mais 

il n’est nulle part » (p. 32-33). Il y revient ici sous deux aspects :  

Au titre du logos : « Socrate ne dit presque rien en son nom ». Ce « presque rien » rengage 

le « rien », en écho au « je ne sais rien » mais en tant que ce n’est « rien » que les érôtika, 

« choses de l’amour » ; et il engage le presque : Lacan précise que c’est ce « presque rien » 

où « on commence vraiment à parler du sujet »39 (p. 57) – peut-être sera-t-il à lire du côté du 

metaxu, du moyen. 

L’atopia de Socrate se marque aussi dans la temporalité, il « arrive très en retard » (p. 57), 

restant dans une suspension, érigée « debout sur un pied », une étrangeté40 qui fait songer 

aux γυμνοσοφισταί41, indifférent au lieu, ou plus précisément, dans un lieu intermédiaire, 

« le vestibule », en une « crise » dit Lacan ; krisis, [moment] de séparation et de 

discernement42 ; aussi au sens où krisis chez Hippocrate et dans la tradition médicale, signifie 

le moment critique, décisif de bascule de la maladie. 

Lacan sort de Plutarque et commence à orienter la lecture du transfert dans la quête des 

fonctions et places de l’érastès et de l’éroménon. Il place le désir de Socrate à l’origine, 

πρῶτος ἐραστής, prôtos érastès, d’après un autre dialogue de Platon, l’Alcibiade (103a) 

(p. 46)43. 

 

 D’Alcibiade lui-même, Lacan met en exergue l’« incapacité de se situer ni de 

s’arrêter nulle part » (p. 46), le « défi », la « provo[cation de] l’opinion » (p. 48), « l’injure 

aux dieux », « une trahison permanente » (p. 47 ; p. 48), en phase avec un « fond 

d’insurrection, de subversion par rapport aux lois de la cité » caractéristique du moment 

politique (p. 47). 

Il en analyse le double effet « inquiétant » :  

D’une part « une séduction très singulière », puissance de séduction sur les hommes 

politiques, dont le satrape du roi de Perse Tissapherne. Il « séduit autant par sa forme que 

par son exceptionnelle intelligence » (p. 48) – agalma se profile ici aussi, déjà.  

D’autre part et Lacan réintroduit un point important concernant le transfert (p. 52), qu’il a 

amené dès la première leçon en parlant de la mort de Socrate44 : la pulsion de mort à l’endroit 

du maître atopique, comme engageant un « deuil … immortel de celui qui incarna cette 

gageure de soutenir sa question » (p. 28), et non moins donc, ici, la pulsion de mort, à 

 
38 « On ne trouverait, même en cherchant, rien d’approchant (mèdeni) ni parmi les contemporains ni parmi 

les anciens et c’est là que vient à Alcibiade la fameuse allégorie sur laquelle nous aurons à revenir en 
détail : « … à moins de ne le dessiner d’après aucun être humain (même verbe, avec son préfixe) mais les 

satyres et les silènes, lui, et ses propos ». 
39 Après que tous les autres sont intervenus (199c et suiv.), et Agathon lui-même, l’hôte, Socrate s’adresse à 

celui-ci. 
40 Est-ce à cela que pense Aristophane quand Zeus dans son discours menace de recouper les humains 

orgueilleux une seconde fois de sorte (190d) qu’ils marchent « sur une seule jambe, à cloche-pied », puis 193 : 

« nous promener pareil aux personnages qu’on voit figurés de profil en bas-reliefs sur les stèles, coupés en 

deux selon la ligne du nez, et semblables à des moitiés de jetons » ? 
41 Gymnosophistaí, « sages nus », cf. in Géographie de Strabon, Ier siècle apr. J.-C.). 
42 De krinô grec : « séparer », « décider ». 
43  « Socrate qui ailleurs déclare avoir été le πρῶτος ἐραστής, le premier qui l’a aimé, lui, Alcibiade » (p. 46). 
44 cf. Phédon 117b ? 



7 
 

l’endroit du trublion hors normes Alcibiade (p. 48) : « sa mort est une chose bien étrange », 

« une sorte d’immense concours de haines » jusqu’à l’allégorie du scorpion. 

 Ceci n’est pas sans nous parler aujourd’hui, dans la rémanence du décès de celui 

auquel a été attaché censément notre propre transfert. Une incise peut-être. Nous sommes là 

au vif de la question soulevée par Danielle Eleb dans notre séance précédente, à savoir la 

dimension politique du transfert et de ses effets, qui sont ici, dans Le Banquet, im-médiats, 

directs, puisqu’Alcibiade est un des politiques les plus en vue et actifs, et que le dévoiement 

de son action a pu être rapporté tant soit peu à l’influence de Socrate. Mais je songeais par 

exemple simplement à ce fait que notre Président, si décrié par un certain nombre, se trouve 

avoir été (en 1999, il avait 22 ans) l’assistant éditorial (pour La Mémoire, l’Histoire, l’Oubli, 

2000) du même Paul Ricœur à qui Lacan s’adresse dans le séminaire... C’est dire que ce 

transfert ou ce non-transfert qui a pu être celui de Paul Ricœur à l’endroit de Lacan ne serait 

pas si éloigné de ce qui fait la politique de notre moment. 

 

 

III. Alors « Qu’est-ce que c’est […] que ce texte ? », interroge Lacan (p. 54). 

 

 Parmi les dialogues de Platon45, c’est un dialogue triplement voire quadruplement 

rapporté46. Une « transmission », « tra-dition » « orale[s] »47 (p. 55) dans la vivacité 

physique de la mémoire, que Lacan épingle de l’expression bancale, anachronique, 

d’« enregistrement sur cervelle »48, l’immédiateté incarnée en dépit de la distance 

temporelle, Aristodème se remémorant pour Apollodore « seize ans après » les discours 

tenus au symposion de 416 (p. 55), avec la véridicité dans les « manques » même que cette 

remémoration comporterait (p. 55). 

Lacan donne aussi un caractère de nachträglich, d’après-coup interprétatif, que chacun des 

discours produit sur le précédent : « l’éclairage successif de chacun de ces flashes par celui 

qui suit » (p. 54), embrayant sa lecture allégorique : « nous allons le prendre, disons comme 

une sorte de compte-rendu de séances psychanalytiques … » (p. 54).  

Pour autant, « n’est-ce [pas] une fiction, une fabrication … ? » (p. 54), car tout cela « ne 

tranche pas absolument la question de la véracité historique, mais a pourtant une grande 

vraisemblance : si c’est un mensonge, c’est un mensonge beau » (p. 55). 

  

 La réponse, c’est « un ouvrage d’amour », est à entendre multiplement. Elle vient 

dans le fil du témoignage de « la référence élective de l’action de Socrate à l’amour » (p. 56) 

via le Théagès49, concordant avec Le Banquet (177 d-e) où, à Éryximaque qui propose 

d’« honorer [c]e dieu »50, Socrate répond : « … ce n’est pas moi qui m’y opposerai, moi 

qui déclare ne rien savoir d’autre que ta érôtika, les choses d’éros ».  

 
45 Lacan « laisse […] de côté » (p. 54) le caractère proprement dialogique du texte avec ce qui serait sa « loi 

du dialogue » (p. 54). 
46 Le Banquet est un des huit dialogues rapportés46 de Platon – à côté de quatorze dialogues directs et de quatre 

exposés. Récit de récit de récit [spécificité métadiégétique, dont Platon est conscient : on se reportera à ses 

réflexions, dans la suite desquelles s’inscrivent celles d’Aristote dans La Poétique – moins dans la valence de 

la voix (objet voix) qui pourra aussi nous intéresser. 
47 « Écouter » / « parler », au gré des rencontres, d’une élite. 
48 p. 54-55 : x2. 
49 Apocryphe de Platon, 128b (cf. note 30, p. 56) : « petite [smikrou] chose [tinos, indéfini neutre] de science 

[mathèmatos] » des « choses de l’amour » (tôn érôtikôn) (p. 56). 
50 Qui vient de dire : « Nous passerons ensemble en discours (dia logoïs) la réunion de ce jour ; et en discours 

de quelle sorte, si vous voulez, je vais vous le proposer » (177 a), proposer de kosmèsaï ton théon, d’ honorer 

le dieu  (177d). 



8 
 

Dans cette transmission, Le Banquet, de la part de Platon, serait la manifestation la plus 

fidèle de son transfert à Socrate, quand bien même, dit Lacan, ou parce que mensongère51. 

 

 

1. « Le sujet donc du Banquet est ceci » (p. 56). 

De manière inaugurale, Le Banquet s’origine d’un manque : manque d’éloge d’Éros, 

que dans le transfert d’élaboration que constitue l’énonciation collective des discours il 

s’agira, il s’agirait de combler. Le « mythe » de Pénia, « indigence » viendra centralement 

interroger la fonction du manque dans l’amour (203 b-c)52. Lacan marque de nouveau la 

continuité de sa réflexion avec le séminaire de l’année antérieure, L’Éthique de la 

psychanalyse : l’accent mis naguère sur la Beauté avec l’Antigone de Sophocle se déplace 

avec Le Banquet vers la question du Beau dans son rapport avec l’amour. 

 

2. « Tout ceci pour revenir à notre sujet » (p. 58)53. 

« … l’amour quand on parle en Grèce … il s’agit de l’amour grec » (p. 58) 54 – une 

expression que nous n’employons plus.   

« C’est l’amour des beaux garçons » (p. 59)  

« Quand on parle de l’amour, on ne parle pas d’autre chose » (p. 59), « sur le plan de 

l’amour ». 

 Lacan va interroger Le Banquet dans la spécificité de cet agencement culturel55 propre 

aux « milieux des maîtres de la Grèce » (p. 60), au sein d’une société qui se dit 

d’autochtones, qui distingue hiérarchiquement les citoyens mâles, des esclaves, des femmes 

et des métèques (μέτοικος), à savoir dans la fonction pédagogique, d’éducation, de guidage, 

agôgè, du païs, de l’enfant garçon adolescent, à travers la péd-érastie, l’érôs pour/de ce païs. 

Dans le Protagoras, à propos d’Agathon étendu auprès de Pausanias, Luc Brisson évoque la 

« classe d’âge qui va de quatorze à vingt-et-un ans » des meirákia, Agathon ayant « aux 

alentours de seize ans » 56 ; dans Le Banquet, il a moins de trente ans57. La beauté des corps, 

un certain canon de beauté éphébique est au centre de plusieurs des discours du Banquet ; 

Pausanias évoque l’adolescent dont les joues « se duvètent » (181d : généïaskeïn), elle est 

au départ de la dialectique du Beau et du Bien dans les propos de Diotime rapportés par 

Socrate. 

 
51 « Seuls les menteurs peuvent répondre dignement à l’amour » (p. 56). Je laisserai à notre discussion future 

sur l’amour d’interpréter ce joke. 
52 Le maître des cérémonies en rapporte la responsabilité à Phèdre, patèr tou logou, « le père du sujet » traduit 

Lacan, protagoniste et éponyme du dialogue où la question du beau et de l’amour sont aussi centraux. Phèdre 

sera donc prôtos, « le premier » à parler. 
53  p. 58-63. 
54 Frida Wion, Bulletin de l’Association Guillaume Budé,2, 1970, p. 249-258 : « Sous le terme d’« amour 

grec », la chrétienté a englobé à tort la pédérastie et l’homosexualité », cf. PDF. 
55 Semble-t-il depuis les Doriens. Lacan anticipe sur les spécificités des cités grecques aux Ve-IVe siècle, 

parcourues par le deuxième orateur, Pausanias (annoncé p. 87-88, examiné Leçon IV, du 7 décembre, p. 96-

108), de la place sociale et morale de « l’amour grec » dans ces cités, « sociologue », « observateur des 

sociétés » (p.97), « économiste ». 
56 cf. Luc Brisson, Introduction, p. 24, Protagoras (315d) : « … avec Pausanias, un garçon tout jeune, encore 

adolescent [néon ti meirákion] … cet adolescent [meirákion] ». 
57 Claude Calame, L’Éros dans la Grèce antique, op. cit. p.11 soutient que « ces amours homophiles, avec leur 

fonction propédeutique, sont par essence passagères et transitoires (au sens propre du terme)57. « La passivité 

et sa réprobation concernent pour les Grecs de l’époque classique… l’homosexualité fixée de l’efféminé ». 



9 
 

La relation aux femmes y était d’un autre ordre, en dépit d’objections soulevées par les 

auditeurs de Lacan58, que Lacan renvoie à Aristophane59, et à ce que ses personnages 

féminins y disent d’elles-mêmes – « leur vraie place », « le rôle actif » (p. 61) : « elle 

exigeait son dû », « elle attaquait l’homme » (p. 62), « cru » : avec la crudité du désir sexuel, 

« l’amour savant se réfugiait ailleurs ». Lacan situe ce « fait de culture » (p. 60)60 par rapport 

à l’amour courtois qu’il a cerné l’année précédente, en tant que « … ça occupe dans la 

société une fonction analogue », « de l’ordre et de la fonction de la sublimation » (p. 59).  

Il en distingue l’homosexualité contemporaine, aussi bien que l’incongruité, l’anachronisme 

à vouloir le renouveler en tant que tel aujourd’hui (p. 62), et une misère de la pédérastie 

contemporaine61, en maintenant sa dimension de « perversion » : une « perversion […] 

produit de la culture », « la structure, elle, n’en est en rien à distinguer » (p. 61), à considérer 

que dans la perversion le choix d’objet est dicté par l’image du moi libidinalisée, de manière 

narcissique dans le rapport à l’autre ὅμοιος, homoïos, « même ». 

Il s’agit donc de « savoir ce que c’est d’être savant en amour » (p. 62). « … c’est pour des 

raisons techniques de simplification, d’exemple, de modèle, qui permet de voir une 

articulation autrement toujours élidée dans ce qu’il y a de trop compliqué dans l’amour avec 

les femmes, c’est à cause de cela que  cet amour de l’école [soit qui se joue dans la formation, 

et qui en aime le savoir]  je veux dire des écoliers [qui en sont les objets] peut bien nous 

servir, peut légitimement servir à tous, pour notre objet, d’école de l’amour [à nous former 

à ce qu’est l’amour, le transfert]. 

 

B. Nous entrons dans le deuxième temps. Leçon II, partie 2 (p. 63-66) et Leçon III partie 

1 (p. 67-73)62 par « l’amour c’est donner ce qu’on n’a pas »63 (Leçon II, p. 64), qui va 

susciter le déploiement du Banquet.  

 

 Je suivrai pas à pas l’exposition de Lacan.  

 Lacan argumente la « neutralisation » (étymologiquement neuter « ni l’un ni 

l’autre ») de l’opposition féminin/masculin en tant qu’il s’agit « de voir une articulation » 

(p. 62), « d’articuler » (p. 64 ; cf. « articulé » p. 65) ; il parle de « cheville », de 

« démontage » (p. 64)64 : « l’amour grec nous permet de dégager dans la relation de l’amour 

 
58 Objections sur la place des femmes dans la Grèce classique (p. 61-62) : Diotime ; Laïs et Aspasie, compagne 

de Périclès : hétaïres58, cf. Cl. Calame, op. cit., « L’hétaïre prend part au banquet » (p.125) « des relations qui 

sont par essence passagères » (p.128) ; Xanthippe (Xénophon, Le Banquet II, 9-10 ; Phédon, Apologie de 

Socrate) cf. Claude Mossé, La femme dans la Grèce antique, Paris, Éditions complexe, 1991 (1983) ; Violaine 

Sébillotte-Cuchet, Les Femmes d’Athènes. L’Antiquité grecque était-elle misogyne ?, Paris, PUF, 2025. 
59 cf. Aristophane, L’Assemblée des femmes : elles demandent que les hommes leur fassent l’amour, du sexe ; 

exemple : « Victoire : « …le zob, Lisette chérie, il n’y a rien qui vaille ça » ; Démobilisette : « Ah ! le beau 

sexe que le nôtre ! Il ne pense qu’à se faire boucher le petit coin ! Pas étonnant qu’on ait fourni matière aux 

poètes tragiques ! », v. 122-138. 
60 Pour « que nous comprenions à peu près à quoi cela correspond » (p. 59). 
61 Lacan en différencie ironiquement les adolescents parisiens contemporains, dépourvus de ce trait de beauté : 

« acnéiques », qui se forment dans les lycées, « crétinisés par l’éducation qu’ils reçoivent » (p. 61). Les 

amoureux des garçons, Gide et autres, étant amenés, de par l’interdit social aussi, à l’accès à des « objets dans 

les coins latéraux », dans la marginalité et la prostitution (« le ruisseau », p. 61). 
62 Le Transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII, 

1960-1961, Leçon II, du 23 novembre 1960, Leçon III, du 30 novembre 1960 jusqu’à « Et maintenant, entrons 

dans ce Banquet » (III, p. 73 ALI). 
63 cf. références en note 44, p. 64 : La relation d’objet et les structures freudiennes des psychoses, séminaire 

IV, 1956-1957, 23 janvier 1957 ; Les formations de l’inconscient, séminaire V, 25 janvier & 7 mai 1958 ; Le 

désir et son interprétation, séminaire VI, 7 janvier 1959 ; Le Transfert dans sa disparité subjective, sa 

prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII, 30 novembre 1960 ; 18 janvier, 17 mai, 7 juin 

1961 ; R. S. I., séminaire XXII, 11 mars 1975. 
64 cf. supra p. 62.  



10 
 

les deux partenaires au neutre, je veux dire à ce quelque chose de pur qui s’exprime 

naturellement au masculin. [Dans la langue, française, contrairement au grec il n’y a pas de 

genre grammatical neutre ; mais aussi dans ces relations : entre hommes ?]  C’est de 

permettre d’abord d’articuler ce qui se passe dans l’amour au niveau de ce couple que sont 

respectivement l’amant et l’aimé, l’érastès et de l’éroménos » (p. 64), « autour de ces deux 

fonctions – l’amant et l’aimé –, [d’articuler] le procès de ce qui se déroule dans Le Banquet » 

(p. 64) : soit le procès dans son mouvement : on le verra, dans sa méta-phore. Lacan en 

trouve dans Le Banquet l’illustration « pure », « claire », « clairement » (p. 65) : « l’amant 

comme sujet du désir » (x2) / « l’ἐρώμενος (éroménos), l’aimé comme celui qui, dans ce 

couple, est le seul à avoir quelque chose » (p. 65).  

 

 Il pose l’inadéquation entre l’objet que l’aimé a et « ce dont le sujet du désir 

manque », en tant que son désir est « désir d’autre chose » (p. 65). Il spécifie « articulation » 

en « moment de bascule », « moment de retournement », « point tournant » (Leçon III, 

p. 67), « où, de la conjonction du désir avec son objet … nous nous posions la question de 

cette fondamentale distinction du fait de la plurivocité de notre signifiant français « amour » 

depuis le latin amor, Lacan spécifie bien ici « désir  … en tant qu’inadéquat … – c’est 

donc son inadéquation même qui provoque conséquence – … doit surgir … – c’est un 

mouvement et il est éruptif, comme l’irruption d’Alcibiade – … cette signification …  –

si elle est « signification », n’est-elle pas nécessairement Une et phallique ? ce n’est pas 

signifiance – … qui s’appelle l’amour ». 

 

 Lacan glisse vers le transfert « cet effet si étrange par son automatisme » mais il 

termine pour autant la leçon II sur la distinction entre transfert et amour : « ce qu’il faut leur 

attribuer à chacun et réciproquement d’illusion et de vérité ».  Il ressaisit sa distinction à 

l’orée de la leçon III (p. 65)65, ce qui signifie bien qu’elle n’est pas forcément claire : « Le 

problème de l’amour nous intéresse en tant qu’il va nous permettre de comprendre ce qu’il 

se passe dans le transfert et je dirai, jusqu’à un certain point à cause du transfert ». Que se 

passe-t-il dans le transfert, mais aussi qu’est-ce qui serait une conséquence du transfert ? : 

l’amour dans, et/ou l’amour du fait de ? « Ce que ce phénomène est censé imiter au 

maximum, voire se confondre avec lui » (p. 69).  

 

 C’est précisément de l’irruption dans la vie, la vie de l’analyste, « à partir d’un certain 

âge » (p. 65) que jaillit l’emportement de Lacan sur ce « quelque chose qui a manqué », au 

double sens de : « que le sujet n’y a pas trouvé », « que le sujet a raté », comme perte 

irrémédiable (p. 67), « éternellement perdu » (p. 68). Ces deux pages, endeuillées et 

emportées, ne sont pas sans faire écho au « deuil … immortel de celui qui incarna cette 

gageure de soutenir sa question »66. Le « Eh quoi ? », les questions, exclamation « Plût au 

ciel ! », le caractère direct de l’interpellation, avec l’ampleur à la fois élégiaque, contrite et 

comminatoire, ont quelque chose d’une oraison funèbre à la Bossuet, adressée autant à soi 

qu’aux auditeurs. Si Jean Allouch, L’amour Lacan67, « où un décès révèle comment l’amour 

peut rater », y entend un écho réel du deuil de son père décédé le 15 octobre précédent68, 

pour autant Lacan cerne le ratage de l’objet, dans la substitution du fantasme du sujet aux 

 
 
65 [Étude de la Leçon III partie 1 p. 67-73]. 
66 Leçon I, 16 novembre, p. 28. 
67 Jean Allouch, L’amour Lacan, Paris, Epel, 2009, « Où un décès révèle comment l’amour peut rater », 

p.128-138. 
68 Danielle Arnoux « Agalma, Jacques Lacan. La rencontre », in ‘Agalma’ ou les figurations de l’invisible. 

Approches comparées, Grenoble, Jérôme Millon, 2021, p. 143, note 7. 



11 
 

« images ou couleurs » de cet objet, autant que le ratage par le sujet de son propre désir, qui 

lui reste inaccessible à lui-même : « cet être-là, c’est le vôtre ». 

L’emportement en acte, dans ce deuil qu’il évoque, contre l’intersubjectivité ordinaire, qui 

fait fi de la disparité du sujet et de l’objet : « des objets dont on apprécie le poids, le goût et 

la substance », emportement contre la doxa chrétienne, dont lui-même assurément relève par 

sa formation : « Tu aimeras ton prochain comme toi-même », rayé d’un « à ceci près que 

vous vous aimez mal », rayé d’un « même pas le sort des mal-aimés » apollinariens69 « que 

nous avons eu en partage » mais « l’indifférence » (p. 69) : chute en cadence mineure « la 

vôtre plutôt ». 

Cet appel, si nous lisons « est-ce qu’il ne vous a jamais saisi ? », nous intéresse pour autant 

que nous serions dans le deuil, nous l’avons répété, de qui a pu tenir cette place pour nous à 

divers égards. La seule conscience éthique de l’analyste résidant, dit Lacan, dans la « mesure 

exactement » de « votre faute, et votre échec ». 

` 

 Ce qui le ramène frontalement à l’analyste et son patient :  quel est notre rapport à 

cet être de notre patient ? « Notre accès à cet être est-il oui ou non celui de l’amour ? » Il 

amène alors la métaphore par laquelle Alcibiade figure Socrate (Le Banquet 215 a-b), la 

métaphore des dits « silènes » : « et à l’intérieur, nous ne savons trop quoi, mais assurément 

des choses précieuses ». Le nom n’est pas prononcé, il le sera le 25 janvier : « ἄγαλμα, qui 

nous est dit là être ce que Socrate, cette espèce de silène hirsute recèle » (p. 231). Et alors 

qu’il parlait de l’analyste vis-à-vis de « l’être de son patient », il précise la métaphore dans 

le fil des « choses précieuses », en interrogeant « ce qu’il doit y avoir, ce qu’il peut y avoir, 

ce qui est supposé y être, de ce quelque chose, dans l’analyste » pour cerner le « rapport qui 

est celui de l’analysé à l’analyste », comme s’il renversait là la perspective. Il posait en effet 

plus tôt : « Socrate […] ailleurs70 déclare avoir été le πρῶτος ἐραστής, prôtos érastès, le 

premier qui l’a aimé, lui, Alcibiade » (leçon II, p. 46). À quelle place l’analyste va-t-il être 

situé ? 

Il me semble qu’il y a là dans ces deux pages (p. 69-70) une oscillation un peu délicate dans 

son interrogation, qui se marque dans l’expression à propos des Écrits techniques (p. 70) : 

« quelque chose à quelque chose est toujours suspendu dans le problème de l’amour », 

« discord interne », « duplicité », « ambiguïté de ce quelque chose d’autre », le « serrer » 

pour « éclairer cette substitution en route » (p. 70). 

 

 L’analysé « ne sait pas ce qu’il a », avec cette dimension d’inconscient, fait jeu sur 

l’expression idiomatique banale du patient : « je ne sais pas ce que j’ai », id est « de quoi je 

souffre », qui est entendu aussi, ici, littéralement : « il ne sait pas ce qu’il a », au sens de « ce 

qu’il possède ». Il ne sait pas quel est cet « objet » qu’il recèle, « ce qu’il a vraiment en lui-

même », objet a, avec la plurivocité donc de cet « a ». 

De quel ordre est la demande de qui vient en analyse, est-ce de la quête de savoir – avec le 

jeu des mots : s’avoir/ savoir en français ? Est-elle de l’ordre du « connais-toi toi-même » 

dans la suite de la démarche philosophique socratique71 ou de « ce qu’il demande à être », 

paradoxalement découvert par Freud comme « ce n’est pas autre chose essentiellement 

qu’un manque » ? C’est le passage de cette quête d’un plein, d’un objet plein, qu’il a, ce 

qu’il a, auprès de qui serait censé lui-même le receler, l’avoir car en détenant le savoir – 

l’analyste – au savoir du manque, castration, Penisneid, comme signe (p. 71). « …il ne 

s’agit… que d’appréhender… ce qu’ont d’analogue ce développement et ces termes [ceux 

du transfert], avec la situation fondamentale de l’amour qui pour être après tout évident n’a 

 
69 Apollinaire, La Chanson du mal-aimé, 1909. 
70 Platon, Alcibiade 103a. 
71 Platon, Alcibiade 129a. 



12 
 

jamais été, que je sache, aussi  […] placée au départ  en ces termes que je vous propose 

d’articuler tout de suite,  ces deux termes dont nous partons :  ἐραστής (érastès), ‘l’amant’ – 

nom d’agent en suffixe spécifique – τής – dit aussi  – et Lacan engage là les deux signifiants 

antonymes issus du verbe ἐράω, ἐρῶ – ἐρῶν (érôn) – participe présent actif – « l’aimant » 

– qui aime –, et l’ἐρώμενος (érôménos) – participe présent passif, donc – « celui qui est 

aimé » (p. 71).  

 

 Et là, en ces deux pages (p. 71-73), Lacan va très vite (« tout de suite » x2). Il « donne 

tout » [« Est-ce là même tout dire ? Est-ce suffisant ? Je ne puis ici faire plus. Je fais 

beaucoup en le faisant » (p.72)], pour exciter par le suspens de la prolepse, l’attente du 

comment y parvenir, à ce résultat. Il explicite les termes de la fonction.  

Il caractérise l’ἐραστής (érastès), « l’amant » par « ce qui lui manque » (p. 71) avec 

« l’inscience »72 – néologisme à préfixe négatif – de « ce qui lui manque » à quoi il ajoute 

« il ne sait pas ce qui lui manque », ce n’est pas « l’inconscient » : « avec cet accent 

particulier… qui est celui de l’inconscient ».  

Il caractérise l’ἐρώμενος (érôménos), « l’objet aimé » (p. 71). L‘objet aimé est une 

expression idiomatique en français73 pour désigner la personne aimée , Lacan en ré-active, 

il en actualise la fonction d’objet au sens neutre du terme.  

Un « objet » qui « ne sait pas ce qu’il a » « de caché », « qui fait son attrait » (p.71). 

 

 C’est là que Lacan spécifie la nouveauté du « procès » de « la relation d’amour ». 

Remarquons que re-lation, c’est « la-tion » :  pas statique puisque nous y entendons le suffixe 

-tion d’action, et « porter » puisque lat- est le radical parfait du verbe fero latin, signifiant la 

même chose que son parent grec : « porter ».  Donc process dans son déroulement : « ce 

qu’il a » est « appelé » (p. 71) – il y a là une aspiration ; c’est un mouvement, un 

changement « à devenir », « à être présentifié », sous une forme, c’est-à-dire à passer, 

pourrait-on dire en termes aristotéliciens74, de la puissance à l’acte, à l’actualité. C’est ce 

devenir actualisé que Lacan désigne du signifiant grec méta-phore, à savoir : phore, phora, 

« l’action de porter », « le trans-port » ; méta « vers » : c’est à la fois le trans-it et son 

résultat. 

 

 Nous sommes sur le chemin du délicieux mythe de la leçon sur-suivante, IV, du 7 

décembre (p. 91) :  

« … il n’y a aucune coïncidence. Ce qui manque à l’un n’est pas ce qu’il a – double 

neutre –, caché dans l’autre », « dans le phénomène » « déchirement », « discordance », 

béance », « discord ». Lacan jette d’emblée une ombre sur ce qu’il y aura, dans les discours 

des protagonistes du Banquet, d’évocation d’« harmonie » : chez Éryximaque : « mettre 

l’amour et la concorde, homónoïa, entre « éléments du corps qui se haïssent » (186e), avec 

toute sa réflexion sur l’Ἁρμονία, harmonia, comme consonance (συμφωνία, sumphônía), 

comme accord, (ὁμολογία, homologia) et/ ou de quête effrénée d’unité : dans le discours 

d’Aristophane (189e et suiv.) : les amant et aimé « désirant se fondre ensemble » (191b), 

« essayant de faire un de deux » (191 d-e), « chacun d’entre nous est un sumbolon d’être 

 
72 É. De Franceschi (p. 71, note 12) indique que, Lacan parlera, dans la Leçon XVI du 12 avril, de la ne-science, 

du côté de l’analyste. 
73 Dictionnaire de l’Académie française : « XIVe siècle, object. Emprunté du latin médiéval objectum, proprement 

« ce qui est placé, jeté devant » … 2.  Personne ou chose sur laquelle se porte un sentiment, s’exerce une action ».  
74 Dictionnaire de théologie catholique Acte : "Les idées platoniciennes, d’ordre purement formel, 

n’expliquaient pas le changement essentiel aux choses, elles étaient d’ailleurs obtenues par une méthode non 

scientifique, la dialectique. C'est pourquoi Aristote chercha à enserrer l’être mobile lui-même dans les 

concepts". 

https://fr.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%90%CF%81%CE%AC%CF%89


13 
 

humain, cette « fraction dont il existe un complément » (192d) etc.75 On ne chante pas là : 

« Il n’y a pas de rapport sexuel »76 comme Aragon « Il n’y a pas d’amour heureux »77. Et 

d’avoir pointé ce discord, « j’éclaire donc ma lanterne tout de suite » (p. 72), « nous entrons 

dans l’obscur » (p. 73).  

 

 C’est à la lumière de « la création du sens dans le rapport signifiant/signifié »78 (p.72) 

qu’il va analyser le rapport aimant/ aimé, posant que « l’amour comme signifiant79 (p.72) 

… est une métaphore (p. 73) ; « nous avons appris à l’articuler comme substitution … 

une formule algébrique. « C’est pour autant que la fonction où ceci se produit – [la fonction] 

de l’ἐραστής, l’érastès, de l’aimant, pour autant qu’il est le sujet du manque – vient à la place, 

se substitue (métaphore, transport vers/ sur) à la fonction de l’ἐρώμενος (érômenos), qui est 

objet, objet aimé que se produit la signification de l’amour » (p. 73). Elle apparaît, cette 

signification, d’une part au décours de l’opération-même, d’autre part en remplaçant la 

fonction de l’objet. Elle produit la « signification », « le sens » unique « amour ». Plus de 

désir ? 

Deux cas, dans la suite, je ne les « spolie » pas, viendront exemplifier « au sens littéral » 

cette « formule de la métaphore » dans le discours de Phèdre : le cas d’Alceste, épouse du 

roi Admète (Euripide80), celui d’Achille vis-à-vis de Patrocle dans l’Iliade. 

 

Conclusion de Lacan sur laquelle nous nous tiendrons, c’est là le « point de référence, à 

éviter certaines ambiguïtés lorsque je développerai » (p. 73). 

 

 

 

 

 

 

 

 
75 « Devenir dans le même », « vous fondre ensemble et vous souder l’un à l’autre dans un même « comme 

étant un » (192d), « le désir de ce tout et sa recherche a nom amour » (192 e-193 ) ; « les bien-aimés qui nous 

appartiennent en propre » (193b), « le bien-aimé qui est le sien » (193c), « ce qui nous est propre » (to oïkeïon) 

(193d).  
76  « Ce dont il s’agit, c’est que le rapport sexuel, il y en a pas. Il faudrait l'écrire ‘hi ! han !’, et ‘appât’ avec 

deux p, un accent circonflexe sur le second a, et un t à la fin. Faut pas confondre — les relations sexuelles, 

naturellement, il n'y a que ça. C'est tout de même ce point qui m'a attiré une remarque. Mais les rencontres 

sexuelles, c'est toujours raté, même et surtout quand c'est un acte. Enfin, passons » (séminaire du 15-12-1971, 

Le Séminaire. Livre XIX … Ou pire (1971-1972). Seuil, 2011, p. 27). 
77 Louis Aragon, La Diane française, 1944. 
78 cf.  « L’instance de la lettre dans l’inconscient ou la raison depuis Freud », Écrits, Paris, Éditions du Seuil, 

1966, p. 249-289 ; NB : 14-26 mai 1957, spécialement p. 273-274 ; cf. Danielle Arnoux, « Agalma, Jacques 

Lacan. La rencontre », in « Agalma ou les figurations de l’invisible. Approches comparées », Grenoble, Jérôme 

Million, 2021. 
79 NB Je choisis « signifiant » plutôt que « signification » qui anticipe trop sur la suite : avec « signifiant » on 

est dans l’ordre de la désignation, et pas encore au dégagement de la conséquence. 
80 438 av. J.-C., la plus ancienne des tragédies d’Euripide. 


