Association lacanienne internationale
Préparation au Séminaire d'Eté 2026
Etude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert

Mardi 04 novembre 2025
Anne Videau, lecons II et IIT
Discutante : Bénédicte Metz

La partie du Transfert que nous travaillons ce soit', la legon II du 23 novembre 1960
(p. 43-66 ALI), qui s ouvre par « Il s’agit aujourd’hui d’entrer dans I’examen du Banquet »,
et III, du 30 novembre, jusqu’a « Et maintenant, entrons dans ce Banquet » (111, p. 73 ALI)
est, a proprement parler, de pré-liminaires.’

Je vais d’abord y repérer, dans la lecon II jusqu’a « [...] cela demande un effort pour
que nous revenions au point de convenable accommodement qui lui donne sa portée »
(p. 63), ce que ces préliminaires me semblent avoir de plus saillant et d’opératoire pour la
suite du travail, cela en amont du centrage (2éme temps de ce soir) que Lacan amorce dans
la fin de la legon II a partir d” « [...] il y a deux choses que j’ai notées dans mon discours
passé concernant I’amour et je les rappelle », puis qu’il compléte au début de la I1I, comme
mise en place de la fameuse articulation qu’il va extraire du Banquet (p. 71-73) : « il ne s’agit
[...] que d’appréhender [...] ce qu’ont d’analogue ce développement et ces termes [ceux du
transfert], avec la situation de départ fondamentale de I’amour [...] qui pour étre apres tout
évidente n’a jamais €té, que je sache, aussi, [...] située, placée au départ en ces termes [...] ».

A. Préliminaires, points saillants

L. Les métaphores mises en ceuvre du transfert de travail a la lecture du texte : hodos,
scene.

Lacan se et nous lance par une double métaphore qui va courir au long des deux
lecons : « [...]j essaie d’éclairer notre chemin ».* Je retiens cette double métaphore au titre
de la mise en ceuvre du transfert de travail dans la lecture du texte.

Au point, oil nous nous arréterons ce soir*, Lacan aura, dit-il : « tout de suite éclair[é] [...]
le plan général dans lequel va se dérouler notre cheminement » (p. 71) ; « le chemin », hodos
en grec, avec la méthode, uéfooog : « le chemin », que I’on fait méta —, « en suivant »,
« VETS », « avec ».

L’autre métaphore (cf. « éclairé »), engage une série de signifiants, qui ont trois résonances
autour de la scéne : « J’ai essayé la derniére fois de vous montrer les portants® de la scéne »
(p. 43), « concentrer les projecteurs » (p. 44).

— Premiére résonance :

! Le Transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII,
1960-1961, Lecon II, du 23 novembre 1960, Legon III, du 30 novembre 1960 jusqu’a « Et maintenant, entrons
dans ce Banquet » (111, p. 73 ALI)

2 « Entrons » x 2 anime le sens étymologique du terme : prae- limen = ‘devant’, ‘en-de¢d’ du ‘seuil’.

3 « ... J’aimerais qu’on ne s’arréte pas trop a ce qui peut apparaitre d’approximatif dans certaines des touches
d’ou j’essaie d’éclairer notre chemin » ; et aussi « la voie » (p. 43).

4 Dans la Legon II1.

5 « Armature de bois a I’entrée des coulisses servant de support a un élément de décor », dans la technique du
théatre.



S’il s’agit pour Lacan de « cadrer les choses, [...] régler les lumicres » (p. 57), c’est
« de fagon qu’on voie justement cette hauteur qui est moyenne » (p. 57). Donc, non pas voir
les choses (en I’occurrence, de I’amour), mais voir quelque chose de la topologie de leur
abord — dans Le Banquet, puis, pour nous, aussi bien dans ce que dit Lacan®.

— Deuxiéme résonance
Cette métaphore de la scéne est homologique au Banquet dans la réalité concrete de

sa tenue et de ses personnages.
Celui, de fait, qui en provoque la réunion est le dramaturge tragique Agathon. Il vient de
remporter le prix du concours des Lénéennes en 416 avant J.C.’
L’un des protagonistes majeurs en est le dramaturge comique par excellence Aristophane.
Aristophane a brocardé Socrate dans Les Nuées en 423 ; il brocardera Agathon dans les
Thesmophories, en 411 (comme homosexuel passif, efféminé® ; il se moquera de son style :
v. 130-208)° .
Lacan interpretera, dans la suite du séminaire, leurs interventions respectives comme jouant
chacune a contremploi.
Il relévera dans le discours d’Aristophane le tragique de 1’¢élan qui jette 1’'une vers 1’autre,
I’une contre ’autre, les créatures rendues hémisphériques par la coupure que Zeus leur a
infligée.
Agathon, lui, offrira un discours qui, par ses figures constantes d’isologie, ¢’est-a-dire de
symétries et antithéses, de mots et de syntagmes égaux (isos, isoi), apparaitra comme une
parodie, comique du style gorgiastique, du maitre dont il suit a la lettre les enseignements.

Ainsi la scéne '° ouvre sur la question de I’amour par retour sur la lecture d’Antigone

de L’Ethique de la psychanalyse 1’année précédente, avec « la fonction tragique de la
beauté » ressaisie par Lacan dans notre legon I : « [...] la beauté en tant qu’elle orne a pour
fonction le dernier barrage avant cet acces a la chose derniére, a la chose mortelle [...] »
(p. 27).
Dans notre passage, Lacan la contraste avec ce qu’il appelle le « niveau de Polymnie », dans
le discours d’Eryximaque (187e) [il dit d’ailleurs par lapsus « d’Agathon »]. Pour
Eryximaque, le médecin, « 1’autre [amour] », 1’amour opposé a Uranie, la muse « céleste »,
qui gouverne I’harmonie des sphéres, et va de pair avec I’ Aphrodite et I’Eros ouraniens, avec
le « bel Amour » : « congu comme une harmonie parfaite, une réconciliation des contraires »
1" cet autre amour, [c’est] celui de Polymnie », muse de la rhétorique et de la poésie
hymnique a la lyre : c’est « I’Amour des polloi », « poly », « plusieurs », du peuple du
démos, « I’ Amour populaire ».

6 ¢f. sans doute aussi la métaphore optique (p. 63, ¢f. déja dans L’Ethique) : « vous accommoder a ce dont il
s’agit » ... « au point de convenable accommodement qui lui donne sa portée », au sens d’« accommoder sa
vue ».

711 donnera d’ailleurs dans son éloge d’Eros deux vers de son cru.

8 ¢f. L. Brisson, note 5 p. 25 & C. Calame, op. cit. Dans les Thesmophories d’ Aristophane, les femmes célébrent
ces fétes, les Thesmophories, en I’honneur de Déméter et Perséphone, des mysteres interdits aux hommes. Elles
veulent décider du sort du poéte tragique Euripide qui dit du mal d’elles dans ses piéces. Euripide demande a
Agathon, « qui s’habille comme une femme et a qui ses allures et ses mceurs efféminées permettent de passer
pour une femme », de se déguiser pour prendre sa défense lors de leur prochaine réunion.

% Cf. Les Grenouilles en 405.

19 NB la proximité du dialogue avec le théatre en ce que les protagonistes parlent 4 la premiére personne. ..

' Christian Keime, « Le discours d’Eryximaque dans le Banquet de Platon (185¢6-188e4) : problémes et
fonction philosophique d’un éloge médical », Dialogues d'histoire ancienne 2018/2 44/2, p. 87-109, Presses
universitaires de Franche-Comté : p. 87, analogue au bon mélange des éléments (kpdoig) que le médecin
cherche a établir dans le corps de ses patients vs « bien user des désirs... de maniére a en cueillir le plaisir sans
se rendre malade ».



Dans ce « niveau de Polymnie », Lacan entend le lyrisme du Moi, en premiére personne,
initié par les Romantiques, et qui se situe du c6té de I’Imaginaire. Dans le contemporain, il
le repeére dans le cinéma, aux images « en mouvement», qui « manifest[e] tous nos
sentiments a 1’état d’ombres » (p. 63)'2, telles celles de la caverne de Platon (République
VII, 515 a)"2.

C’est sur ce fond que va venir, dans la seconde partie de la lecon II, I'une des deux choses
que Lacan a notées dans son discours passé concernant I’amour, et qu’il rappelle (p. 63) :
« ’amour est un sentiment comique » (p. 63), et pour le moment, il se contentera de noter la
résistance!# que la formule provoque chez son auditoire, annongant pour plus tard, avec la
présence d’ Aristophane, « la véritable nature de la comédie » (p. 64).

— Troisieme résonance de la scéne et ses lumicres : le Réel

Lacan contraste avec la métaphore du « cercle éclairé de la Grece » (p. 58 x2) « la
nuit » : « la nuit était la nuit » (p. 58), qui illustrerait bien la différence du signifiant d’avec
lui-méme.
C’est la dimension de Réel de cette « nuit », qu’il dit « consistante », que les lumiéres,
métaphoriques, de la science ont changé. Pour illustrer cette « consistance », il a une
métaphore : « ne puisse pas couler d’une louche, faire une épaisseur de noir », empruntée a
la fonderie qui parle de « couler les plombs », de « louche de coulée ».
« Quand on est dans le noir on est dans le noir » ; a la legon IV (p. 110) : « Jusqu’a la fin,
nous nous enfoncerons au contraire progressivement dans une ténébre et nous retrouverons
ici la nuit antique toujours plus grande ». Lacan en note les effets sur I’amour, référence a
Marguerite de Navarre et I’ Heptaméron (p. 58) : « c’est la qu’on ne reconnait pas la personne
qui vous touche la main » (p. 58). Autrement dit pas d’image, érotisme de la scéne.

1I. Crudité : Alcibiade et Socrate

Le Banquet est donc 13 pour « un je ne sais quoi de cru [...] » (p. 44)'°, dont Lacan
se dit « soufflé »'® et dont ses auditeurs ne peuvent « pas manquer d’étre saisis » (p. 45)' ;
« un ouvrage étonnant » (p. 49), « avec des détails », « « une trés grande crudité de termes »
(p. 49)'8. Le « fond d’érotisme permanent sur lequel ces discours sur I’amour se détachent »
(p. 48). Sans doute Le Banquet est-il un « détour » pour parler du transfert, je dirais que c’est
une allégorie. Mais c’est précisément en cela qu’il permet d’aborder ce qu’a de cru (p. 45)
le transfert, quand il est le notre aussi.

12 Quelques films de ’année 1959 : Certains [’aiment chaud, Billy Wilder (Monro€, Curtis, Lemmon ;
Hiroshima mon amour, Alain Resnais; A bout de souffle, Godard (Belmondo, Seberg); Les Liaisons
dangereuses, Vadim (Philipe, Moreau, Trintignant) ; Orfeu Negro ; Les 400 coups...

13 ou des choses et d'eux-mémes, les humains ne connaissent que les ombres projetées. cf. sans doute aussi

p. 46, a propos de « I’atmosphére alexandrine » de Plutarque, « une sorte d’ombre ».

14 Avec une litote : « pas sans éveiller vos réticences ».

15 « un je ne sais quoi de cru, de neuf » (p. 44) ; « le présenter sous une forme d’abord un peu paradoxale (avec
ou sans e, la forme ou I’abord ?, je pencherai pour « I’abord paradoxal », a cause de la rythmique de la parole,
idem pour tel/le : « ou qui vous semblera peut-étre tel ».

16 C’est-a-dire « projeté a distance », « anéanti ».

17 Lacan met en avant ’effet de la lecture en sollicitant la fonction de I’étonnement.

18 Alcibiade évoquant « les vains efforts qu’il a faits en son jeune temps, au temps ot Socrate 1’aimait, pour
amener Socrate a le baiser », « céder a des invites corporelles et directes, a une approche physique » (p. 49).

3



Lacan suit et dégage la structure du Banquet'® comme signifiante?® : sa bipartition
entre d’abord la succession des six discours (Phédre, Pausanias, Eryximaque, Aristophane,
Agathon, y compris les propos de Socrate rapportant ceux de Diotime), tous discours d’¢loge
sur I’amour, et, d’autre part, ce qu’il appelle « ce discours entre Alcibiade et Socrate »
(p. 45) ; la disjonction donc (p. 45) entre ce dont il souligne le caractére culturel sacral : le
banquet comme « cérémonie », «rite», avec «reglement», «ordre du jour»,
« présidence », ol chaque participant est engagé avec un dii (« son écot »*!, « une petite
contribution ») et, d’autre part : « quelque chose qui n’est pas prévu », « un désordre » au
« caractére scandaleux », « hors des limites ».

Pour en donner I’idée, Lacan ne dédaigne pas une actualisation (p. 45), non sans
humour, comique. Sur laquelle, je ne m’appesantirai pas. Nous sommes le 23 novembre
1960, John Fitzgerald Kennedy vient d’étre élu, le 8 du méme mois, comme 35°™ président
des USA (1917-1963)*. Lacan le dote de I’homosexualité de 1’acteur jeune et séduisant
mythique James Dean. Quant a I’islamologue Louis Massignon (1883-1962), un parmi ceux
que I’on a appelés les « convertis de la Belle Epoque » (avec Jacques Maritain, Charles de
Foucauld et Paul Claudel), qui enseignait au Collége de France, son homosexualité était
aussi reconnue. Lacan le panache, pour faire un Socrate moderne, avec I’auteur du Tropique
du Cancer, 1934, interdit aux USA jusqu’en 1961, Henry Miller (1891-1980). Jean-Jacques
Pauvert (1926-2014, qui avait pour grand-oncle André Masson, beau-frére de Lacan), est,
comme on sait, éditeur de livres érotiques dont I’ Histoire de Juliette de Sade, sous sa jaquette
d’éditeur, qui lui valut des poursuites judiciaires durant dix ans.

Que recele donc Le Banquet pour avoir €t transmis avec et malgré cette crudité par
des « grimauds »%, par des « fréres ignorantins »**, autrement dit des pédants ignorants ? Le
parcours amoureux des éditions et des commentaires que Lacan nous propose, a commencer
par celle de la traduction latine d’Henri Estienne qu’il dit « admirable » (p. 49), avec
I’invention de sa pagination® (p. 49-50) — ce que 1’on appellerait érudition —, ce parcours
amoureux produit en fait une interprétation des résistances au texte, et nommément a la partie
du texte qui est « cette irruption du personnage », « I’irruption de I’ Alcibiade » (x2 p. 53) :
a savoir qu’elle fait rupture®®.

Lacan lit donc les silences, les refus, les €lisions, les déplacements, des différents
traducteurs et commentateurs comme signifiants ; comme une « séquelle de raisons », avec
la polysémie de « séquelle » : « suite », « succession », et aussi « trouble persistant [apres
guérison] ». C’est I’arrét dans la traduction a I’entrée d’ Alcibiade pour Louis Le Roy (1559),
la suite étant considérée comme « quelque chose de surajouté, d’apocryphe »*’ (p. 51) ; le
refus de traduire 1’enti¢reté du Banquet pour Racine, qualifié — non sans quelque ironie ?, d’
« homme sensible » (p. 50), délicat®® ; une « substitution » de commentaire (p. 52), pour

1911 n’a pas fait différemment pour Antigone.

2011 anticipe d’emblée — et ce n’est pas sans un joli sens du suspens — sur « ce qui se passe dans la deuxiéme
partie au moins de ce discours entre Alcibiade et Socrate ».

2! « quote-part (d'un convive) pour un repas a frais communs ».

22 Lacan ne croit pas si bien dire quand il évoque la beauté et la carriére de John Kennedy : elle a été tragique,
assassing trois ans plus tard (22/11/1963).

23 p. 44, « éléve des petites classes, pédant qui n’a pas assimilé le savoir recu ».

24 Péjoratif ; religieux de I’Ordre de Saint Jean de Dieu, puis enseignant dans les écoles de la Doctrine
chrétienne.

25 1575+1578, sous Henri II1, 1575-1589.

26 ¢f. Goethe sur Antigone, dans L ’Ethique.

27 Texte jugé inauthentique par les autorités religieuses.

28 Notons que Racine, formé en grec, est auteur dramatique — qu’a son propos on a parlé de style élégiaque.

4



Brochard, professeur de philosophie a I’ENS qui élude « I’affaire d’ Alcibiade », en préférant
commenter le Phédre, ou Platon expose la théorie de I'amour comme lien du sensible avec
I’intelligible, et le systéme des Idées, avec la preuve de I'immortalité de I'ame.

Jusqu’a ’hypothése de Léon Robin (p. 52-53), le traducteur® auquel Lacan se réfere
prioritairement qui, dit-il « ne peut manquer de le laisser pantois »°, a propos de ’accusation
portée contre Socrate (au proces de 399 av. J.-C. qui le ménera a la mort) : de corrompre les
jeunes gens, de ne pas reconnaitre les dieux de la cité, d’introduire des divinités nouvelles®'.
Léon Robin (1929), comme Elisabeth de Franceschi I’indique®” supposait que Le Banquet
aurait eu I’objet, « pour une part, de disculper Socrate de toute responsabilité dans les fautes
d’Alcibiade et dans les malheurs qui en étaient résultés pour Athénes ». Métaphore de Lacan,
en réponse : « [...] c’est vraiment le pavé de I’ours » — référence a la fable de La Fontaine®*.
Avec I’obscénité du passage en question, Platon condamnerait plutot Socrate qu’il ne le
disculperait... C’est donc sur « la fonction », éludée — est-ce parce qu’inconsciemment
percue ? —, par les érudits, de « ce morceau » -1a (p. 53) que Lacan nous I’améne®* , comme
« le point autour duquel tourne tout ce dont il s’agit dans Le Banquet » (p. 53)>°: «[...]
cette irruption du personnage auquel [...] on peut conjoindre [...] le personnage de
Socrate[...]qui lui est 1ié [...] le plus indissolublement pour que ce personnage s’amenant en
chair et en os ait quelque chose qui a tout de méme le plus étroit rapport avec ce dont il
s’agit ».

Lacan nous focalise ainsi sur le couple que cette irruption fait apparaitre, avec la
formule : « ce que c’est qu’Alcibiade », « ce que c’est que Socrate » (p. 45), ou le neutre du
«ce que c’est que », répété, préface le neutre d’éroménon : « ce — objet — qui est aimé »,
genre grammatical neutre, au lieu de éroménos : « celui — masculin —, qui est aimé ».

Pour camper Alcibiade (p. 45-48), Lacan attrape Plutarque, sans lacher la question
du transfert. Les Vies paralléles sont écrites dans une Gréce romaine®®, de longtemps
devenue étrangere a la démocratie des Ve et IVe siécles comme a I’héroisme des épopées
homeériques. Le politique et I’héroique s’en sont écoulés comme le sang de la vie — d’ou
«ombre » et I’« étre des zombies » —, au profit de 1’édification morale qui fabrique des
images®’.

Cette fabrication fabrique ce dont précisément Alcibiade (221c) démarquera dans son
¢loge de Socrate 1’atopia de celui-ci. Si, dira-t-il, « d’apres ce que fut Achille on imagerait,
on dessinerait, décalquerait [verbe ap-eikazein, ou s’entend eikon, « I’'image »] Brasidas (tel

29 1% ¢dition dans la Collection des Universités de France en 1929.

30 1d est « suffoqué » comme par un mauvais réve [de pantasiare -phantasiare, « faire un mauvais réve »], et
ses effets.

31 ¢f. Xénophon pour les chefs précis d’accusation, et Platon, Apologie de Socrate, Criton, Phédon,
Euthyphron. Lacan cite son accusateur majeur, I’homme politique Anytos ; Mélétos et Lycon, cf. ALI note 23,
p. 52.

32 Note 22 p. 52 : dans sa « Notice » (p. XCVIII-XCIX).

33 « L’ours et I’amateur des jardins » (Livre VIII). Pour chasser du nez de « ’amateur des jardins », qu’il
affectionne, une mouche, son ami ours lui lance au visage une pierre qui I’assomme.

3% Avec un certain nombre de formules alambiquées, qui me semblent dénoter la crainte d’un forgage peut-
étre ?

35 Comme a propos d’Antigone I’année antérieure, il cherche le « pivot ».

36 Entre 100 et 120 apr. J.-C. ; d’aprés Alexandre (Ile siécle, aprés J.-C).

37 Lacan va restituer a ses deux personnages leur crudité, faisant sa nekuia en nouvel Ulysse aux pays des morts
: Ulysse se rend au pays des ombres, ames des morts, au pays des Cimmériens, réanimer celles du devin
Tirésias, de sa mére, en les abreuvant du sang de victimes, Odyssée XI, d’ou « ombre », et 1’ « étre des
zombies ». Celle que par exemple Montaigne y prend dans les Essais.



illustre général sparte contemporain du Banquet) ou d’autres personnages [...] » : autrement
dit les Vies Paralleles, ¢’est la transmission via I’imitation d’un modé¢le, via I’identification
a ce modele. Socrate, lui, « [...] n’est semblable a aucun homme ni du passé ni du présent
[...]111 a une atopia [cf. 215a], lui-méme et ses propos’® ... ».

Cette atopia, Lacan I’a introduite aussitot la lecon I : « Socrate n’a pas sa place, mais
il n’est nulle part » (p. 32-33). Il y revient ici sous deux aspects :
Au titre du logos : « Socrate ne dit presque rien en son nom ». Ce « presque rien » rengage
le « rien », en écho au « je ne sais rien » mais en tant que ce n’est « rien » que les érdtika,
« choses de I’amour » ; et il engage le presque : Lacan précise que c’est ce « presque rien »
ol « on commence vraiment a parler du sujet »* (p. 57) — peut-étre sera-t-il a lire du c6té du
metaxu, du moyen.
L’atopia de Socrate se marque aussi dans la temporalité, il « arrive trés en retard » (p. 57),
restant dans une suspension, érigée « debout sur un pied », une étrangeté*® qui fait songer
aux yvpvocogiotait!, indifférent au lieu, ou plus précisément, dans un lieu intermédiaire,
«le vestibule », en une «crise» dit Lacan; krisis, [moment] de séparation et de
discernement* ; aussi au sens ou krisis chez Hippocrate et dans la tradition médicale, signifie
le moment critique, décisif de bascule de la maladie.
Lacan sort de Plutarque et commence a orienter la lecture du transfert dans la quéte des
fonctions et places de I’érastes et de I’éroménon. 1l place le désir de Socrate a 1’origine,
TPMTOG £PACTNG, protos érastes, d’aprés un autre dialogue de Platon, 1’Alcibiade (103a)
(p. 46)®.

D’Alcibiade lui-méme, Lacan met en exergue I’« incapacité de se situer ni de
s’arréter nulle part » (p. 46), le « défi », la « provo[cation de] 1’opinion » (p. 48), « I’injure
aux dieux », «une trahison permanente » (p.47; p. 48), en phase avec un « fond
d’insurrection, de subversion par rapport aux lois de la cité » caractéristique du moment
politique (p. 47).

Il en analyse le double effet « inquiétant » :

D’une part « une séduction tres singuliere », puissance de séduction sur les hommes
politiques, dont le satrape du roi de Perse Tissapherne. Il « séduit autant par sa forme que
par son exceptionnelle intelligence » (p. 48) — agalma se profile ici aussi, déja.

D’autre part et Lacan réintroduit un point important concernant le transfert (p. 52), qu’il a
amené dés la premiére legon en parlant de la mort de Socrate** : la pulsion de mort a I’endroit
du maitre atopique, comme engageant un « deuil [...] immortel de celui qui incarna cette
gageure de soutenir sa question » (p. 28), et non moins donc, ici, la pulsion de mort, a

38 « On ne trouverait, méme en cherchant, rien d’approchant (médeni) ni parmi les contemporains ni parmi
les anciens et c’est la que vient a Alcibiade la fameuse allégorie sur laquelle nous aurons a revenir en
détail : « ... a moins de ne le dessiner d’apres aucun étre humain (méme verbe, avec son préfixe) mais les
satyres et les silénes, lui, et ses propos ».

39 Aprés que tous les autres sont intervenus (199c et suiv.), et Agathon lui-méme, ’hdte, Socrate s’adresse a
celui-ci.

40 Est-ce a cela que pense Aristophane quand Zeus dans son discours menace de recouper les humains
orgueilleux une seconde fois de sorte (190d) qu’ils marchent « sur une seule jambe, a cloche-pied », puis 193 :
«nous promener pareil aux personnages qu’on voit figurés de profil en bas-reliefs sur les stéles, coupés en
deux selon la ligne du nez, et semblables & des moitiés de jetons » ?

41 Gymnosophistai, « sages nus », cf. in Géographie de Strabon, Ier siécle apr. J.-C.).

42 De krind grec : « séparer », « décider ».

4« Socrate qui ailleurs déclare avoir été le mpdtog &pactrc, le premier qui I’a aimé, lui, Alcibiade » (p. 46).

4 cf. Phédon 117b ?



I’endroit du trublion hors normes Alcibiade (p. 48) : « sa mort est une chose bien étrange »,
«une sorte d’immense concours de haines » jusqu’a I’allégorie du scorpion.

Ceci n’est pas sans nous parler aujourd’hui, dans la rémanence du déces de celui
auquel a été attaché censément notre propre transfert. Une incise peut-étre. Nous sommes la
au vif de la question soulevée par Danielle Eleb dans notre séance précédente, a savoir la
dimension politique du transfert et de ses effets, qui sont ici, dans Le Banquet, im-médiats,
directs, puisqu’Alcibiade est un des politiques les plus en vue et actifs, et que le dévoiement
de son action a pu étre rapporté tant soit peu a I’influence de Socrate. Mais je songeais par
exemple simplement a ce fait que notre Président, si décri¢ par un certain nombre, se trouve
avoir été (en 1999, il avait 22 ans) 1’assistant éditorial (pour La Mémoire, [’Histoire, |’Oubli,
2000) du méme Paul Ricceur a qui Lacan s’adresse dans le séminaire... C’est dire que ce
transfert ou ce non-transfert qui a pu étre celui de Paul Ricceur a I’endroit de Lacan ne serait
pas si ¢loigné de ce qui fait la politique de notre moment.

II1. Alors « Qu’est-ce que c’est [...] que ce texte ? », interroge Lacan (p. 54).

Parmi les dialogues de Platon*®, c¢’est un dialogue triplement voire quadruplement
rapporté*®, Une « transmission », « tra-dition » « orale[s] »*” (p. 55) dans la vivacité
physique de la mémoire, que Lacan épingle de I’expression bancale, anachronique,
d’« enregistrement sur cervelle »*8, I'immédiateté incarnée en dépit de la distance
temporelle, Aristodéme se remémorant pour Apollodore « seize ans apres » les discours
tenus au symposion de 416 (p. 55), avec la véridicité dans les « manques » méme que cette
remémoration comporterait (p. 55).

Lacan donne aussi un caractére de nachtrdglich, d’apres-coup interprétatif, que chacun des
discours produit sur le précédent : « 1’éclairage successif de chacun de ces flashes par celui
qui suit » (p. 54), embrayant sa lecture allégorique : « nous allons le prendre, disons comme
une sorte de compte-rendu de séances psychanalytiques [...] » (p. 54).

Pour autant, « n’est-ce [pas] une fiction, une fabrication [...] ? » (p. 54), car tout cela « ne
tranche pas absolument la question de la véracité historique, mais a pourtant une grande
vraisemblance : si c’est un mensonge, c’est un mensonge beau » (p. 55).

La réponse, c’est « un ouvrage d’amour », est a entendre multiplement. Elle vient
dans le fil du témoignage de « la référence élective de 1’action de Socrate a I’amour » (p. 56)
via le Théages®, concordant avec Le Banguet (177 d-e) ou, a Eryximaque qui propose
d’« honorer [c]e dieu »*°, Socrate répond : « [...] ce n’est pas moi qui m’y opposerai, moi
qui déclare ne rien savoir d’autre que fa érotika, les choses d ‘éros ».

4 Lacan « laisse [...] de cOté » (p. 54) le caractére proprement dialogique du texte avec ce qui serait sa « loi
du dialogue » (p. 54).

46 Le Banquet est un des huit dialogues rapportés*® de Platon — a coté de quatorze dialogues directs et de quatre
exposés. Récit de récit de récit [spécificité métadiégétique, dont Platon est conscient : on se reportera a ses
réflexions, dans la suite desquelles s’inscrivent celles d’Aristote dans La Poétique — moins dans la valence de
la voix (objet voix) qui pourra aussi nous intéresser.

47 « Ecouter » / « parler », au gré des rencontres, d’une élite.

p. 54-55: x2.

4 Apocryphe de Platon, 128b (cf. note 30, p. 56) : « petite [smikrou] chose [tinos, indéfini neutre] de science
[mathématos] » des « choses de 1’amour » (fon érotikon) (p. 56).

50 Qui vient de dire : « Nous passerons ensemble en discours (dia logois) la réunion de ce jour ; et en discours
de quelle sorte, si vous voulez, je vais vous le proposer » (177 a), proposer de kosmésai ton théon, d’ honorer
le dieu (177d).



Dans cette transmission, Le Banquet, de la part de Platon, serait la manifestation la plus
fidéle de son transfert a Socrate, quand bien méme, dit Lacan, ou parce que mensongeére’’.

1. «Le sujet donc du Banquet est ceci » (p. 56).

De maniére inaugurale, Le Banquet s’origine d’un manque : manque d’éloge d’Eros,
que dans le transfert d’¢élaboration que constitue 1’énonciation collective des discours il
s’agira, il s’agirait de combler. Le « mythe » de Pénia, « indigence » viendra centralement
interroger la fonction du manque dans I’amour (203 b-c)*?. Lacan marque de nouveau la
continuité de sa réflexion avec le séminaire de 1’année antérieure, L Ethique de la
psychanalyse : I’accent mis naguere sur la Beauté avec 1’Antigone de Sophocle se déplace
avec Le Banquet vers la question du Beau dans son rapport avec I’amour.

2. « Tout ceci pour revenir a notre sujet » (p. 58)>.

«[...] Pamour quand on parle en Grece [...] il s’agit de I’amour grec » (p. 58
expression que nous n’employons plus.

« C’est ’amour des beaux garcons » (p. 59)

« Quand on parle de I’amour, on ne parle pas d’autre chose » (p. 59), « sur le plan de
I’amour ».

Lacan va interroger Le Banquet dans la spécificité de cet agencement culturel”> propre
aux « milieux des maitres de la Greéce» (p.60), au sein d’une société qui se dit
d’autochtones, qui distingue hiérarchiquement les citoyens males, des esclaves, des femmes
et des méteques (nétokog), a savoir dans la fonction pédagogique, d’éducation, de guidage,
agoge, du pais, de I’enfant gargon adolescent, a travers la péd-érastie, I’ éros pour/de ce pais.
Dans le Protagoras, a propos d’ Agathon étendu aupres de Pausanias, Luc Brisson évoque la
« classe d’age qui va de quatorze a vingt-et-un ans » des meirdkia, Agathon ayant « aux
alentours de seize ans » °° ; dans Le Banquet, il a moins de trente ans>’. La beauté des corps,
un certain canon de beauté éphébique est au centre de plusieurs des discours du Banquet ;
Pausanias évoque 1’adolescent dont les joues « se duvetent » (181d : généiaskein), elle est
au départ de la dialectique du Beau et du Bien dans les propos de Diotime rapportés par
Socrate.

)3 —une

155

51« Seuls les menteurs peuvent répondre dignement a I’amour » (p. 56). Je laisserai a notre discussion future
sur I’amour d’interpréter ce joke.

52 Le maitre des cérémonies en rapporte la responsabilité a Phédre, patér tou logou, « le pére du sujet » traduit
Lacan, protagoniste et éponyme du dialogue ou la question du beau et de I’amour sont aussi centraux. Phédre
sera donc prdtos, « le premier » a parler.

5 p. 58-63.

5% Frida Wion, Bulletin de [’Association Guillaume Budé,2, 1970, p. 249-258 : « Sous le terme d’« amour
grec », la chrétienté a englobé a tort la pédérastie et I’homosexualité », cf. PDF.

55 Semble-t-il depuis les Doriens. Lacan anticipe sur les spécificités des cités grecques aux Ve-IVe siécle,
parcourues par le deuxiéme orateur, Pausanias (annoncé p. 87-88, examiné Legon IV, du 7 décembre, p. 96-
108), de la place sociale et morale de « I’amour grec » dans ces cités, « sociologue », « observateur des
sociétés » (p.97), « économiste ».

56 ¢f. Luc Brisson, Introduction, p. 24, Protagoras (315d) : « ... avec Pausanias, un gar¢on tout jeune, encore
adolescent [néon ti meirdkion] ... cet adolescent [meirakion] ».

57 Claude Calame, L Eros dans la Gréce antique, op. cit. p.11 soutient que « ces amours homophiles, avec leur
fonction propédeutique, sont par essence passagéres et transitoires (au sens propre du terme)’’. « La passivité
et sa réprobation concernent pour les Grecs de 1’époque classique. .. ’homosexualité fixée de I’efféminé ».



La relation aux femmes y était d’un autre ordre, en dépit d’objections soulevées par les
auditeurs de Lacan®, que Lacan renvoie a Aristophane®, et a ce que ses personnages
féminins y disent d’elles-mémes — « leur vraie place », « le rdle actif » (p. 61): «elle
exigeait son di », « elle attaquait I’homme » (p. 62), « cru » : avec la crudité du désir sexuel,
« I’amour savant se réfugiait ailleurs ». Lacan situe ce « fait de culture » (p. 60)*° par rapport
a I’amour courtois qu’il a cerné 1’année précédente, en tant que « [...] ¢a occupe dans la
société une fonction analogue », « de 1’ordre et de la fonction de la sublimation » (p. 59).

I1 en distingue I’homosexualité contemporaine, aussi bien que I’incongruité, I’anachronisme
a vouloir le renouveler en tant que tel aujourd’hui (p. 62), et une misére de la pédérastie
contemporaine®!, en maintenant sa dimension de « perversion» : une « perversion [...]
produit de la culture », « la structure, elle, n’en est en rien a distinguer » (p. 61), a considérer
que dans la perversion le choix d’objet est dicté par I’image du moi libidinalisée, de maniére
narcissique dans le rapport a ’autre duoiog, homoios, « méme ».

Il s’agit donc de « savoir ce que c’est d’étre savant en amour » (p. 62). « [...] c’est pour des
raisons techniques de simplification, d’exemple, de modéle, qui permet de voir une
articulation autrement toujours ¢lidée dans ce qu’il y a de trop compliqué dans 1’amour avec
les femmes, c’est a cause de cela que cet amour de 1’école [soit qui se joue dans la formation,
et qui en aime le savoir] je veux dire des écoliers [qui en sont les objets] peut bien nous
servir, peut légitimement servir a tous, pour notre objet, d’école de I’amour [a nous former
a ce qu’est I’amour, le transfert].

B. Nous entrons dans le deuxieme temps. Lecon II, partie 2 (p. 63-66) et Legon III partie
1 (p. 67-73)% par « I’amour c’est donner ce qu’on n’a pas »% (Lecon II, p. 64), qui va
susciter le déploiement du Banquet.

Je suivrai pas a pas 1’exposition de Lacan.

Lacan argumente la « neutralisation » (étymologiquement neuter «ni 1'un ni
I’autre ») de I’opposition féminin/masculin en tant qu’il s’agit « de voir une articulation »
(p. 62), «d’articuler » (p. 64 ; cf. «articulé » p. 65); il parle de «cheville», de
« démontage » (p. 64)** : « I’amour grec nous permet de dégager dans la relation de I’amour

38 Objections sur la place des femmes dans la Gréce classique (p. 61-62) : Diotime ; Lais et Aspasie, compagne
de Périclés : hétaires®®, cf. Cl. Calame, op. cit., « L’hétaire prend part au banquet » (p.125) « des relations qui
sont par essence passageres » (p.128) ; Xanthippe (Xénophon, Le Banguet 11, 9-10 ; Phédon, Apologie de
Socrate) cf. Claude Mossé, La femme dans la Gréce antique, Paris, Editions complexe, 1991 (1983) ; Violaine
Sébillotte-Cuchet, Les Femmes d’Athenes. L’ Antiquité grecque était-elle misogyne ?, Paris, PUF, 2025.

59 ¢f. Aristophane, L’Assemblée des femmes : elles demandent que les hommes leur fassent ’amour, du sexe ;
exemple : « Victoire : « ...le zob, Lisette chérie, il n’y a rien qui vaille ¢a » ; Démobilisette : « Ah ! le beau
sexe que le notre ! Il ne pense qu’a se faire boucher le petit coin ! Pas étonnant qu’on ait fourni matiére aux
poétes tragiques ! », v. 122-138.

60 Pour « que nous comprenions a peu prés a quoi cela correspond » (p. 59).

61 Lacan en différencie ironiquement les adolescents parisiens contemporains, dépourvus de ce trait de beauté :
« acnéiques », qui se forment dans les lycées, « crétinisés par 1’éducation qu’ils regoivent » (p. 61). Les
amoureux des gargons, Gide et autres, étant amenés, de par I’interdit social aussi, a I’accés a des « objets dans
les coins latéraux », dans la marginalité et la prostitution (« le ruisseau », p. 61).

82 Le Transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII,
1960-1961, Lecon II, du 23 novembre 1960, Legon III, du 30 novembre 1960 jusqu’a « Et maintenant, entrons
dans ce Banquet » (111, p. 73 ALI).

83 of. références en note 44, p. 64 : La relation d’objet et les structures freudiennes des psychoses, séminaire
IV, 1956-1957, 23 janvier 1957 ; Les formations de l'inconscient, séminaire V, 25 janvier & 7 mai 1958 ; Le
désir et son interprétation, séminaire VI, 7 janvier 1959 ; Le Transfert dans sa disparité subjective, sa
prétendue situation, ses excursions techniques, séminaire VII, 30 novembre 1960 ; 18 janvier, 17 mai, 7 juin
1961 ; R. S. I., séminaire XXII, 11 mars 1975.

64 ¢f. supra p. 62.



les deux partenaires au neutre, je veux dire a ce quelque chose de pur qui s’exprime
naturellement au masculin. [Dans la langue, francaise, contrairement au grec il n’y a pas de
genre grammatical neutre ; mais aussi dans ces relations : entre hommes ?] C’est de
permettre d’abord d’articuler ce qui se passe dans I’amour au niveau de ce couple que sont
respectivement 1’amant et 1’aimé, 1’érastes et de I’éroménos » (p. 64), « autour de ces deux
fonctions — I’amant et I’aimé —, [d’articuler] le proces de ce qui se déroule dans Le Banguet »
(p. 64) : soit le proces dans son mouvement : on le verra, dans sa méta-phore. Lacan en
trouve dans Le Banquet I’illustration « pure », « claire », « clairement » (p. 65) : « ’amant
comme sujet du désir » (x2) / « I’époduevoc (éroménos), I’aimé comme celui qui, dans ce
couple, est le seul a avoir quelque chose » (p. 65).

Il pose I’inadéquation entre 1’objet que 1’aimé a et « ce dont le sujet du désir
manque », en tant que son désir est « désir d’autre chose » (p. 65). Il spécifie « articulation »
en « moment de bascule », « moment de retournement », « point tournant » (Lecon III,
p. 67), « ou, de la conjonction du désir avec son objet [...] nous nous posions la question de
cette fondamentale distinction du fait de la plurivocité de notre signifiant frangais « amour »
depuis le latin amor, Lacan spécifie bien ici « désir [...] en tant qu’inadéquat [...] — c’est
donc son inadéquation méme qui provoque conséquence — [...] doit surgir [...] — c’est un
mouvement et il est éruptif, comme I’irruption d’Alcibiade — [...] cette signification [...] —
si elle est « signification », n’est-elle pas nécessairement Une et phallique ? ce n’est pas
signifiance — [...] qui s’appelle I’amour ».

Lacan glisse vers le transfert « cet effet si étrange par son automatisme » mais il
termine pour autant la legon II sur la distinction entre transfert et amour : « ce qu’il faut leur
attribuer a chacun et réciproquement d’illusion et de vérité ». Il ressaisit sa distinction a
’orée de la legon III (p. 65)%°, ce qui signifie bien qu’elle n’est pas forcément claire : « Le
probléme de I’amour nous intéresse en tant qu’il va nous permettre de comprendre ce qu’il
se passe dans le transfert et je dirai, jusqu’a un certain point a cause du transfert ». Que se
passe-t-il dans le transfert, mais aussi qu’est-ce qui serait une conséquence du transfert ? :
I’amour dans, et/ou ’amour du fait de ? « Ce que ce phénomene est censé¢ imiter au
maximum, voire se confondre avec lui » (p. 69).

C’est précisément de I’irruption dans la vie, la vie de I’analyste, « a partir d’un certain
age » (p. 65) que jaillit ’emportement de Lacan sur ce « quelque chose qui a manqué », au
double sens de : « que le sujet n’y a pas trouvé », « que le sujet a raté », comme perte
irrémédiable (p. 67), « éternellement perdu » (p. 68). Ces deux pages, endeuillées et
emportées, ne sont pas sans faire écho au « deuil [...] immortel de celui qui incarna cette
gageure de soutenir sa question »*. Le « Eh quoi ? », les questions, exclamation « Pl{it au
ciel ! », le caractere direct de I’interpellation, avec I’ampleur a la fois élégiaque, contrite et
comminatoire, ont quelque chose d’une oraison funébre a la Bossuet, adressée autant a soi
qu’aux auditeurs. Si Jean Allouch, L ’amour Lacan®’, « ot un décés révéle comment I’amour
peut rater », y entend un écho réel du deuil de son pére décédé le 15 octobre précédent®®,
pour autant Lacan cerne le ratage de I’objet, dans la substitution du fantasme du sujet aux

% [Etude de la Lecon III partie 1 p. 67-73].

% Lecon 1, 16 novembre, p. 28.

67 Jean Allouch, L’amour Lacan, Paris, Epel, 2009, « Ot un décés révéle comment I’amour peut rater »,
p.128-138.

% Danielle Arnoux « Agalma, Jacques Lacan. La rencontre », in ‘Agalma’ou les figurations de I'invisible.
Approches comparées, Grenoble, Jérome Millon, 2021, p. 143, note 7.

10



« images ou couleurs » de cet objet, autant que le ratage par le sujet de son propre désir, qui
lui reste inaccessible a lui-méme : « cet étre-1a, c’est le votre ».

L’emportement en acte, dans ce deuil qu’il évoque, contre 1’intersubjectivité ordinaire, qui
fait fi de la disparité du sujet et de 1’objet : « des objets dont on apprécie le poids, le goit et
la substance », emportement contre la doxa chrétienne, dont lui-méme assurément reléve par
sa formation : « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme », ray€¢ d’un « a ceci prés que
vous vous aimez mal », rayé d’un « méme pas le sort des mal-aimés » apollinariens®® « que
nous avons eu en partage » mais « I’indifférence » (p. 69) : chute en cadence mineure « la
votre plutot ».

Cet appel, si nous lisons « est-ce qu’il ne vous a jamais saisi ? », nous intéresse pour autant
que nous serions dans le deuil, nous I’avons répété, de qui a pu tenir cette place pour nous a
divers égards. La seule conscience éthique de I’analyste résidant, dit Lacan, dans la « mesure
exactement » de « votre faute, et votre échec ».

Ce qui le raméne frontalement a I’analyste et son patient : quel est notre rapport a
cet étre de notre patient ? « Notre acces a cet étre est-il oui ou non celui de I’amour ? » 11
amene alors la métaphore par laquelle Alcibiade figure Socrate (Le Banquet 215 a-b), la
métaphore des dits « silénes » : « et a I’intérieur, nous ne savons trop quoi, mais assurément
des choses précieuses ». Le nom n’est pas prononcé, il le sera le 25 janvier : « dyaipa, qui
nous est dit 1a étre ce que Socrate, cette espece de sileéne hirsute recele » (p. 231). Et alors
qu’il parlait de I’analyste vis-a-vis de « I’étre de son patient », il précise la métaphore dans
le fil des « choses précieuses », en interrogeant « ce qu’il doit y avoir, ce qu’il peut y avoir,
ce qui est supposé y étre, de ce quelque chose, dans 1’analyste » pour cerner le « rapport qui
est celui de I’analysé a I’analyste », comme s’il renversait 1a la perspective. Il posait en effet
plus tot : « Socrate [...] ailleurs’® déclare avoir été le mpdTOG £pucThG, protos érasteés, le
premier qui I’a aimé, lui, Alcibiade » (Iegon II, p. 46). A quelle place 1’analyste va-t-il étre
situ¢ ?
Il me semble qu’il y a 14 dans ces deux pages (p. 69-70) une oscillation un peu délicate dans
son interrogation, qui se marque dans I’expression a propos des Ecrits techniques (p. 70) :
« quelque chose a quelque chose est toujours suspendu dans le probléme de I’amour »,
« discord interne », « duplicité », « ambiguité de ce quelque chose d’autre », le « serrer »
pour « éclairer cette substitution en route » (p. 70).

L’analysé « ne sait pas ce qu’il a », avec cette dimension d’inconscient, fait jeu sur
I’expression idiomatique banale du patient : « je ne sais pas ce que j’ai », id est « de quoi je
souffre », qui est entendu aussi, ici, littéralement : « il ne sait pas ce qu’il a », au sens de « ce
qu’il possede ». Il ne sait pas quel est cet « objet » qu’il recele, « ce qu’il a vraiment en lui-
méme », objet a, avec la plurivocité donc de cet « a ».

De quel ordre est la demande de qui vient en analyse, est-ce de la quéte de savoir — avec le
jeu des mots : s’avoir/ savoir en francais ? Est-elle de I’ordre du « connais-toi toi-méme »
dans la suite de la démarche philosophique socratique’! ou de « ce qu’il demande a étre »,
paradoxalement découvert par Freud comme « ce n’est pas autre chose essentiellement
qu’un manque » ? C’est le passage de cette quéte d’un plein, d’un objet plein, qu’il a, ce
qu’il a, aupres de qui serait censé lui-méme le receler, 1I’avoir car en détenant le savoir —
I’analyste — au savoir du manque, castration, Penisneid, comme signe (p. 71). « ...il ne
s’agit... que d’appréhender... ce qu’ont d’analogue ce développement et ces termes [ceux
du transfert], avec la situation fondamentale de I’amour qui pour étre apres tout évident n’a

8 Apollinaire, La Chanson du mal-aimé, 1909.
70 Platon, Alcibiade 103a.
"I Platon, Alcibiade 129a.

11



jamais €té, que je sache, aussi [...] placée au départ en ces termes que je vous propose
d’articuler tout de suite, ces deux termes dont nous partons : épaotig (érastes), ‘I’amant’ —
nom d’agent en suffixe spécifique — ¢ — dit aussi — et Lacan engage 1a les deux signifiants
antonymes issus du verbe épdw, épd — épdv (éron) — participe présent actif — « 1’aimant »
—qui aime —, et ’épwuevog (éroménos) — participe présent passif, donc — « celui qui est
aimé » (p. 71).

Etla, en ces deux pages (p. 71-73), Lacan va tres vite (« tout de suite » x2). Il « donne
tout » [« Est-ce 12 méme tout dire ? Est-ce suffisant ? Je ne puis ici faire plus. Je fais
beaucoup en le faisant » (p.72)], pour exciter par le suspens de la prolepse, I’attente du
comment y parvenir, a ce résultat. Il explicite les termes de la fonction.

Il caractérise I’épaotic (érastes), « ’amant» par «ce qui lui manque » (p.71) avec
« Dinscience »”* — néologisme a préfixe négatif — de « ce qui lui manque » a quoi il ajoute
«il ne sait pas ce qui lui manque », ce n’est pas « l’inconscient » : « avec cet accent
particulier... qui est celui de I’inconscient ».

Il caractérise 1’épwuevog (éroménos), « ’objet aimé» (p.71). L‘objet aimé est une
expression idiomatique en frangais’> pour désigner la personne aimée , Lacan en ré-active,
il en actualise la fonction d’objet au sens neutre du terme.

Un « objet » qui « ne sait pas ce qu’il a » « de caché », « qui fait son attrait » (p.71).

C’est 1a que Lacan spécifie la nouveauté du « proces » de « la relation d’amour ».
Remarquons que re-lation, ¢’est « la-tion » : pas statique puisque nous y entendons le suffixe
-tion d’action, et « porter » puisque lat- est le radical parfait du verbe fero latin, signifiant la
méme chose que son parent grec : « porter ». Donc process dans son déroulement : « ce
qu’il a» est «appelé» (p.71) — il y a la une aspiration ; c’est un mouvement, un
changement « a devenir », «a étre présentifié », sous une forme, c’est-a-dire a passer,
pourrait-on dire en termes aristotéliciens’®, de la puissance a I’acte, a I’actualité. C’est ce
devenir actualisé que Lacan désigne du signifiant grec méta-phore, a savoir : phore, phora,
« I’action de porter », « le trans-port » ; méta « vers » : c’est a la fois le trans-it et son
résultat.

Nous sommes sur le chemin du délicieux mythe de la lecon sur-suivante, 1V, du 7
décembre (p. 91) :

«[...] il n’y a aucune coincidence. Ce qui manque a I’un n’est pas ce qu’il a — double
neutre —, caché dans I’autre », « dans le phénomene » « déchirement », « discordance »,
béance », « discord ». Lacan jette d’emblée une ombre sur ce qu’il y aura, dans les discours
des protagonistes du Banquet, d’évocation d’« harmonie » : chez Eryximaque : « mettre
I’amour et la concorde, homonoia, entre « €léments du corps qui se haissent » (186e), avec
toute sa réflexion sur 1I’Appovia, harmonia, comme consonance (goupwvio, sumphonia),
comme accord, (opoAoyia, homologia) et/ ou de quéte effrénée d’unité : dans le discours
d’Aristophane (189¢ et suiv.) : les amant et aimé « désirant se fondre ensemble » (191b),
« essayant de faire un de deux » (191 d-e), « chacun d’entre nous est un sumbolon d’étre

72 £. De Franceschi (p. 71, note 12) indique que, Lacan parlera, dans la Legon XVI du 12 avril, de la ne-science,

du coté de I’analyste.

3 Dictionnaire de I’Académie francaise : « XIVC siécle, object. Emprunté du latin médiéval objectum, proprement
« ce qui est placé, jeté devant » ... 2. Personne ou chose sur laquelle se porte un sentiment, s’exerce une action ».
% Dictionnaire de théologie catholigue Acte: "Les idées platoniciennes, d’ordre purement formel,
n’expliquaient pas le changement essentiel aux choses, elles étaient d’ailleurs obtenues par une méthode non
scientifique, la dialectique. C'est pourquoi Aristote chercha a enserrer 1’étre mobile lui-méme dans les
concepts".

12


https://fr.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%90%CF%81%CE%AC%CF%89

humain, cette « fraction dont il existe un complément » (192d) etc.”” On ne chante pas 12 :
« Il n’y a pas de rapport sexuel »’® comme Aragon « Il n’y a pas d’amour heureux »’’. Et
d’avoir pointé ce discord, « j’éclaire donc ma lanterne tout de suite » (p. 72), « nous entrons
dans I’obscur » (p. 73).

C’est a la lumiére de « la création du sens dans le rapport signifiant/signifié¢ »’® (p.72)
qu’il va analyser le rapport aimant/ aimé, posant que « 1’amour comme signifiant”® (p.72)
[...] est une métaphore (p. 73) ; « nous avons appris a 1’articuler comme substitution [...]
une formule algébrique. « C’est pour autant que la fonction ou ceci se produit — [la fonction]
de I’épaarig, [’érastes, de I’aimant, pour autant qu’il est le sujet du manque — vient a la place,
se substitue (métaphore, transport vers/ sur) a la fonction de 1I’épauevog (éromenos), qui est
objet, objet aimé que se produit la signification de I’amour » (p. 73). Elle apparait, cette
signification, d’une part au décours de I’opération-méme, d’autre part en remplagant la
fonction de I’objet. Elle produit la « signification », « le sens » unique « amour ». Plus de
désir ?
Deux cas, dans la suite, je ne les « spolie » pas, viendront exemplifier « au sens littéral »
cette « formule de la métaphore » dans le discours de Phedre : le cas d’Alceste, épouse du
roi Adméte (Euripide®®), celui d’Achille vis-a-vis de Patrocle dans 1’Iliade.

Conclusion de Lacan sur laquelle nous nous tiendrons, c’est 1a le « point de référence, a
éviter certaines ambiguités lorsque je développerai » (p. 73).

75 « Devenir dans le méme », « vous fondre ensemble et vous souder ’un a I’autre dans un méme « comme
étant un » (192d), « le désir de ce tout et sa recherche a nom amour » (192 e-193 ) ; « les bien-aimés qui nous
appartiennent en propre » (193b), « le bien-aimé qui est le sien » (193c¢), « ce qui nous est propre » (to oikeion)
(193d).

76« Ce dont il s’agit, c’est que le rapport sexuel, il y en a pas. 1l faudrait 1'écrire ‘hi ! han !”, et ‘appat’ avec
deux p, un accent circonflexe sur le second a, et un ¢ a la fin. Faut pas confondre — les relations sexuelles,
naturellement, il n'y a que ¢a. C'est tout de méme ce point qui m'a attiré une remarque. Mais les rencontres
sexuelles, c'est toujours raté, méme et surtout quand c'est un acte. Enfin, passons » (séminaire du 15-12-1971,
Le Séminaire. Livre XIX ... Ou pire (1971-1972). Seuil, 2011, p. 27).

7 Louis Aragon, La Diane frangaise, 1944.

78 ¢f. « L’instance de la lettre dans ’inconscient ou la raison depuis Freud », Ecrits, Paris, Editions du Seuil,
1966, p. 249-289 ; NB : 14-26 mai 1957, spécialement p. 273-274 ; cf. Danielle Arnoux, « Agalma, Jacques
Lacan. La rencontre », in « Agalma ou les figurations de l’invisible. Approches comparées », Grenoble, Jérdme
Million, 2021.

7 NB Je choisis « signifiant » plutdt que « signification » qui anticipe trop sur la suite : avec « signifiant » on
est dans I’ordre de la désignation, et pas encore au dégagement de la conséquence.

80438 av. J.-C., la plus ancienne des tragédies d’Euripide.

13



