
 

 1 

 

  

Association lacanienne internationale 

Préparation au Séminaire d'Été 2026 

Étude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert 

 

Mardi 7 octobre 2025 

Alexis Chiari, Leçon I 

Discutants : le cartel de préparation du séminaire d’été 

Bonsoir à toutes et à tous, et bonsoir à ceux qui vont nous rejoindre. Nous nous retrouvons pour 

cette première soirée de préparation du séminaire d'été 2026, qui, comme vous le savez, se 

déroulera à Marseille, séminaire consacré au transfert. 

 

C'est un séminaire qui est particulier, puisque c'est à la fois l'annonce d'une rupture et l'acte 

d'un commencement. Il va s'agir pour Lacan d'une remise en question presque complète des 

éléments de doctrine psychanalytique qui étaient censés jusqu'alors régler l'ordonnancement 

de la cure analytique et garantir une certaine orthodoxie qui aurait été conforme sinon à l'esprit, 

ou du moins à la lettre freudienne. C’est donc en creux la critique du dogmatisme postfreudien. 

Renouant avec l'inventivité freudienne, il affirme que les conditions d'une cure ne peuvent se 

déduire que de l'expérience analytique elle-même. 

 

C'est donc le fondement même de cette expérience, le transfert, plus exactement le déploiement 

de la parole dans le transfert, dont il convient de donner une formalisation rénovée, qui rompe, 

on pourrait dire définitivement, avec l'abord psychologique pour établir, ce qu'il va nommer 

lui-même, une juste topologie. Pour mettre à l’épreuve le noyau opaque de la grande énigme 

de l'amour de transfert, et donc rendre compte de la spécifique et nécessaire méprise du 

transfert. Lacan va ouvrir ce séminaire par une étude extrêmement précise, détaillée et dépliée, 

de l'événement qu'a représenté le Banquet de Platon. Dans ce symposium se manifeste 

justement l’âme éprise au transfert dans une série de discours articulés, où pour la première 

fois, l'amour est à la fois le sujet, l'objet et le principe qui animent ces discours. Il nous est 

apparu que pour répondre à cette exigence de Lacan, dans les travaux que nous avons menés 

avant ce soir, avec les collègues du comité d'organisation, que la meilleure modalité pour 

répondre à cette exigence était de travailler sous la forme d'un cartel. D'où la proposition de 

confier à celles et ceux qui le composent, la présentation des premières leçons d'ouverture, et 

bien sûr d'inviter les collègues à être discutants, et puis ensuite d'ouvrir beaucoup plus 

largement notre travail. 

 

L'autre axe de réflexion que nous avons choisi est de privilégier un travail de lecture, au plus 

près du texte ; et comme le disait Lacan, de casser des cailloux sur la route du texte. C'est ce 

que je me propose de faire ce soir, en essayant de suivre de manière cursive le surgissement 

des différentes questions. 

 

Étude du transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques 

comme l’indique ce titre programmatique. Dès l'ouverture, il y a une proposition sous forme 

négative qui rompt avec ce que Lacan avait pu lui-même auparavant soutenir. Il nous faut 

souligner d’emblée la tension et l’ironie qui seront présentes tout au long de son propos, un 

propos à la fois dense et extrêmement vif. 

 

Quelle est donc cette proposition ? L'intersubjectivité ne fournit pas le cadre dans lequel a à 

s'inscrire le phénomène du transfert. Ce n'est donc pas une rencontre de subjectivités, même à 



 

 2 

les considérer dans leurs différences, ni un outil de subjectivation. Il nomme un principe 

nouveau qu'il définit comme étant une disparité, ou mieux une imparité subjective. 

 

 C'est un terme que Lacan indique comme étant peu usité en français. Il y en a pourtant 

une occurrence, pour nous assez intéressante, qu'on trouve chez Chateaubriand, dans la 

traduction très libre qu'il a donnée du Paradis perdu de John Milton : « l'imparité qui n'existe 

pas dans la nature. »  

 Il ne s'agit pas d'une simple inégalité dans sa dimension hiérarchique mais de la manière 

de soutenir le transfert afin que puisse s’y rencontrer, pour celle ou celui qui parle, l'expérience 

de sa propre altérité aux chaînes signifiantes qui s'y déploient. Cela suppose un refus spécifique 

du côté de l'analyste : l’appui de la compréhension au sens littéral, c'est-à-dire d'être compris 

dans le même ensemble. Ce n'est pas seulement l'imparité des positions respectives du 

psychanalysant et du psychanalyste, mais avant tout l'imparité d'une parole à elle-même. 

 La psychanalyse, au travers de l'épreuve du transfert, est donc une mise en cause qui va 

dès lors s'affirmer, dans le propos de Lacan, comme une mise en cause du sujet, de ce que nous 

entendons par sujet, et pas uniquement du sujet supposé savoir. Ce déplacement doit nous 

amener à une conception totalement différente du sujet, sujet comme coupure ou comme effet 

de sujet, et non plus sujet substantivé. La cure n'est donc pas le chemin pour assurer le triomphe 

des subjectivités qui se passent très bien de la psychanalyse pour imposer leur diktat dans le 

social. Lacan, dans ce préambule, s'insurge, – c’est son terme – contre ses précédentes 

propositions, ou peut-être contre l'usage qui en a été fait, contre donc ce terme 

d’intersubjectivité.  

 

 Un principe nouveau s'affirme et qui a d'emblée deux conséquences. Le setting 

analytique n'est pas, selon Lacan, une situation au sens où on l'entend. Il dit une fausse situation, 

une prétendue situation. C'est l'occasion d'interroger ce qui est habituellement implicite à la 

dimension de situation, que les différentes occurrences du terme en français peuvent nous 

permettre de situer et de distinguer.  

La situation, c'est la position qu'une chose ou une personne occupe dans l'espace, c'est-à-dire 

comment elle s'y reconnaît. 

La situation, c'est également l'ensemble des conditions d'une personne, on pourrait dire des 

conditions symboliques de cette personne. 

La situation, c'est aussi le moment caractéristique d'une action, la rencontre entre un point de 

réel et le cairn, le moment qui peut être parfois décisif. 

Le transfert est une mise en question de la situation dans les différentes dimensions qui la 

composent.  

 L'autre conséquence concerne les excursions techniques. Est-ce qu'on pourrait dire les 

nécessaires excursions techniques ? Une des conséquences les plus radicales est la nécessité de 

la durée variable des séances, la durée fixe de la séance était jusqu’alors un pilier essentiel de 

la technique psychanalytique au regard de l’interprétation. À ce propos, Charles Melman, dans 

une de ses dernières interventions, a pu préciser qu'il trouvait odieux d'utiliser le terme de 

séance courte en distinguant deux types de séances, au moins : les séances qui ont eu lieu, qui 

ont fait lieu, parce que le temps va s'y marquer autrement, et les séances qui n'ont pas eu lieu, 

quelle que soit leur durée effective. L’enjeu est l’instauration d’une altérité de rythme qui 

pourrait s'inscrire pour se dégager de la temporalité propre aux symptômes – stase, précipitation 

et iinhibition – et provoquer un déplacement dans l'ordre des temporalités. 

 C'est aussi un autre abord de la technique, de ce que nous appelons les modalités 

techniques, puisqu'elles ne seraient pas propres à chaque analyste mais elles doivent être 

extraites, reconsidérées, à partir de la mise en œuvre spécifique de l'inconscient dans chaque 

cure. Subséquemment nous aurons à interroger les conditions et l’objet de la transmission dans 



 

 3 

la psychanalyse puisqu'il ne s'agit pas donc des conditions de transmission d'une technique. Ce 

nouveau principe fait rupture et le propos de Lacan est marqué par le pressentiment des ruptures 

à venir. 

 

 Comment mettre en œuvre ce nouveau principe ? Lacan, dans cette leçon, évoque trois 

commencements possibles, à même de pouvoir régler notre action.  

« Au commencement était le Verbe », qui se réfère à l'Évangile de Saint Jean. 

Au commencement était l'action, die Tat, plus justement traduit en allemand par l'acte, qui est 

une référence au Faust de Goethe, au moment où Faust entreprend de traduire le Nouveau 

Testament. Faust dit qu'il ne peut pas placer si haut le verbe, en tant qu'il serait au 

commencement de tout et il y préfère l’action. Freud reprendra cette référence à la fin de Totem 

et Tabou. 

Au commencement était la praxis, avec une référence aux travaux de Marx. 

Ces trois modalités sont autant d'énonciations, voire d'annonciations, en lien avec la dimension 

d'évocation de la parole, mais peut-être aussi et surtout d'invocation de la parole.  

 

 Je vais citer deux phrases du séminaire, qui à mon avis indiquent justement le point de 

commencement qu'il s'agit de rencontrer. 

Il ne suffit pas de désigner un point de commencement pour qu'on le rencontre forcément. Il y 

a là un cheminement. Il nous dit, concernant ces trois énonciations en apparence incompatibles, 

qu’elles font apparaître l’ex-nihilo propre à toute création et en montrent la liaison intime avec 

l'évocation de la parole. 

 

Et quelques lignes plus loin, toujours Lacan qui parle, : « j’ai voulu montrer que l'éthos, la 

structure créationniste de l'éthos humain s'enveloppe autour de cet ex nihilo comme subsistant 

en un vide impénétrable. » Lacan fait référence là à ce terme de noyau de notre être que Freud 

va évoquer très tôt dans son œuvre dans le texte « Psychothérapie de l’hystérie » en 1895, le 

même texte où il y a l'évocation des débuts de la talking cure avec Breuer et Anna O. Freud 

évoque ainsi un noyau impénétrable vers lequel convergent en lignes brisées toutes les 

différentes séquences du matériel signifiant, reliées entre elles par des nœuds de signification 

qui sont bien évidemment des points particuliers d'insertion éventuellement de l'interprétation. 

il souligne que ce point central ne peut éventuellement être atteint mais surtout qui ne devrait 

pas être atteint !  Freud repère donc très tôt qu'il y a là un point crucial dans ce qu'on pourrait 

dire ce noyau de l'être. Ces trois commencements s’articulent et déterminent une pratique de 

parole qui fait acte en repérant la mise en circulation d'un texte à partir de ce vide. Nous avons 

à considérer ce vide comme étant l'inarticulable propre à toute demande, ce qui y fait trou et 

qui ne va cesser de se creuser plus avant à la mesure des tours de la demande. Ce point 

inarticulable et inarticulé spécifie toute demande et cette adresse fonde le lieu Autre et l’institue 

à partir de sa réponse rétroactivement comme lieu d’adresse. Plus précisément la réponse ou la 

non-réponse institue cet appel anonyme en demande avec la supposition qu'un savoir existe en 

ce lieu autre qui pourrait répondre à ce point inarticulé et inarticulable. Nous n’avons pas à 

considérer ces trois commencements comme des fondements mais bien plutôt que ces trois 

commencements sont présents lors de toute mise en œuvre de la parole. 

 

 « Au commencement de l'expérience analytique fut l’amour. » affirme Lacan. Un autre 

point de départ ou plutôt une conséquence ? Le surgissement de l'amour justement pour 

supporter le manque qui se révèle dans la demande et le recouvrir, amour qui s'adresse à un 

lieu et à un être qui pourrait parer au manque. Il y a dans ces propositions un écho du 

séminaire Les structures freudiennes des psychoses par rapport à l'amour du disciple pour le 

maître, notamment à partir de l'équivoque sur l'écriture grammaticale de la phrase : « tu es celui 



 

 4 

qui me suivra. » Faut-il rajouter un S ou pas à « suivra » ? Avec une ironie mordante il répond 

en disant : « tu me suivra jusqu'à un coup de tabuse sur la tête ». 

 

 L'articulation entre ce vide impénétrable et l’amour, comme commencement de la 

psychanalyse en acte, est la voie nécessaire pour aborder l'énigme du transfert à la fois comme 

ouverture et comme obstacle, à la parole comme à la lecture. Le temps juste d'un dire, quelle 

que soit sa durée, c'est donc le temps qu'il va mettre à être lu. 

   

 Lacan, dans cette première leçon, rappelle que Platon, ainsi qu'Aristote même si ce 

dernier en change le sens, ont placé à l'endroit de ce vide le souverain Bien comme finalité et 

donc comme principe éthique. C'est justement ce Bien absolu comme principe éthique que la 

psychanalyse rejette car qu'elle permet de repérer souverain bien justement que nombre 

d'entreprises humaines parmi les plus désastreuses ont justement pour principe, voire pour 

alibi, ce souverain Bien. C’est aussi ce qui rend si abrupte la ligne de crête du rapport de la 

psychanalyse à l'institution du transfert. Comme nous le savons, au nom du bien des patients, 

l'institution du transfert se trouve aujourd'hui dans notre social visée et dénoncée par toute une 

série de programmes de désinstitutionalisation. Se refuser à vouloir faire le bien de son patient, 

voilà le scandale et l’acte impardonnable reprochés à la psychanalyse. Concernant cette 

dimension du bien et de toutes ces variantes humanitaires, Lacan en reparlera dans une 

conférence en 1978 justement intitulée « Le rêve d’Aristote », texte autour de la question de la 

présentation et de la représentation.  

Je le cite : « Que l'homme bafouille c’est certain. Il y met de la complaisance… il croit à 

l’universel. C’est en tant que le psychanalysant rêve que le psychanalyste a à intervenir. 

S’agirait-il de réveiller le psychanalysant? Mais celui-ci ne le veut pas en aucun cas – il rêve, 

c'est-à-dire qu'il tient à la particularité de son symptôme. » Ces deux variantes du bien, 

l'universelle et la particulière, sont deux formes possibles de dictature, au sens d'être sous le 

coup d'une voix qui dicte. Notre souci est autre : la possibilité de l'assomption de la singularité 

d'un dire où je peux ne pas me reconnaître à priori.  

 

 Dans le séminaire L’Éthique, dans la leçon du 1er juin 1960, Lacan donne une 

indication précieuse en situant deux bornes cruciales dans notre champ : « le signifiant introduit 

deux ordres dans le monde : la vérité et l’événement ». L’amour de transfert procède d'un 

manque, d’un inconciliable entre ces deux ordres, et s'adresse à qui ou à quoi pourrait combler 

cet écart qui les sépare. L’amour voile cet écart en tentant de conjoindre vérité de l'événement 

et événement de la vérité.  

 

 Je vous lis un petit passage au début de la leçon qui me semble tout à fait important eu 

égard à cette question du bien et de la bonne action : « Si nous devons prendre au sérieux la 

dénonciation freudienne de la fallace de ces satisfactions dites morales pour autant qu'une 

agressivité s'y dissimule qui réalise cette performance de dérober à celui qui l'exerce sa 

jouissance, tout en répercutant sans fin sur ses partenaires sociaux son méfait, ce qu’indiquent 

ces longues conditionnelles circonstancielles est exactement l'équivalent du Malaise dans la 

Civilisation (particulièrement dans le chapitre V) dans l’œuvre de Freud alors on doit se 

demander par quels moyens opérer honnêtement avec le désir ; c'est-à-dire comment préserver 

le désir avec cet acte où il trouve ordinairement plutôt son collapsus que sa réalisation […] 

comment préserver le désir, préserver ce qu'on peut appeler une relation simple ou salubre du 

désir à cet acte ». C’est vraiment remarquable car cette phrase est tout à fait d’actualité ! 

Comment opérer avec le désir sans le recours à une éthique du bien qu'elle soit universelle ou 

particulière et d’une manière débarrassée de ce qu'il nomme l'infection sociale.  Ce terme est 

très fort et il l’emploie à plusieurs reprises. Comment l’entendre ?  L'infection sociale c'est le 



 

 5 

refus, le rejet de la division subjective au profit de la loi des masses qu'il va évoquer un peu 

plus loin. Le crime et la noblesse de la position hystérique de Socrate a été de savoir ne pas s'y 

plier, d'accepter de ne pas se plier à cette loi des masses. Lacan semble indiquer qu'il n'y a pas 

de troisième voie entre l'acception des conséquences de notre parasitage par Lalangue à notre 

entrée dans le langage d’une part et d’autre part cette infection sociale désormais 

numériquement organisée.  

 

 J’attire votre attention sur la brève référence à la leçon inaugurale de Claude Levi-

Strauss pour la chaire d'Anthropologie Sociale au Collège de France prononcée le 5 janvier 

1960, dont Lacan souligne qu’elle ne participe justement pas de cette infection sociale. Claude 

Levi-Strauss indique qu'il y a une ligne tendue de réflexion et d'élaboration à laquelle nous 

devons nous atteler pour distinguer ce qui dans l'expérience humaine comme fait social relève 

de l’historique, de l’événement, ou de la structure. Il indique, en suivant Marcel Mauss, que ce 

qui est important au regard du fait social total c'est moins la notion de totalité comme principe 

que de le considérer comme un phénomène nécessairement feuilleté où se rejoignent une 

multitude de plans distincts. Claude Levi-Strauss évoque la nécessité d’un déplacement d’une 

méthode qu'il va définir vers un processus de lecture.  

La méthode serait l’observation des effets de l'intersection de deux subjectivités où se 

déploierait l'ordre de vérité le plus approché auquel les sciences de l'homme puissent prétendre 

quand elles affrontent l'intégralité de leur objet. Le déplacement consiste à édifier une 

anthropologie sociale qui s'appuie sur l'étude des systèmes de signes (nous dirions des systèmes 

de signifiants), dont la caractéristique est d'être transformable, traduisible par substitution dans 

le langage d’un autre système. C’est notamment le travail qu'il a mené autour de la prohibition 

de l'inceste avec un mode d'abord de l'énigme qui n'exclut pas le réel, un réel qui se déplie entre 

deux directions ; d’un côté la question à laquelle on postule qu'il n'y aura pas de réponse et 

d'autre part la réponse pour laquelle il n'y aura pas eu de question. Proximité entre l’élaboration 

de Lévi-Strauss et la voie que tente de frayer Lacan pour affronter la grande énigme de l’amour 

de transfert. 

 

 Lacan va clore ce retour sur le séminaire L’Éthique avec l'évocation de l'entre-deux-

morts et la barrière que constitue la fonction de la beauté comme dernier rempart avant la 

rencontre avec la chose, avec Das Ding. Pour Sade, c'est l'espace entre la mort physique et 

l'autre mort, la désintégration de l'être par son éviction de l'ordre du langage, avec cette pointe 

mélancolique où se conjugue éternisation de la souffrance et abolition de la temporalité. Chez 

Sophocle, c'est avant la mort du corps, l'immolation sous l'atroce du signifiant du désir, sous le 

coup donc d’une sur-détermination primordiale, comme ressort de la tragédie. Enfin la 

troisième occurrence à savoir la découverte freudienne de la signification inconsciente du 

surgissement de l'amour articulée à la mise en œuvre d'une parole. Dans ces trois cas, c'est la 

tension entre le désir dans son absolu et la pulsion de mort qui se trouve à être interrogée. Il 

nous faut souligner un point concernant une autre possibilité d'entre-deux-morts, que nous ne 

devons pas confondre avec la pulsion de destruction, ou avec ce que Lacan nomme dans cette 

leçon la constante sadomasochiste. L'aspect mortifère de la pulsion de mort peut être de se 

trouver entièrement agi, commandé par une batterie limitée de signifiants dans le processus de 

la répétition, où l'événement qui se présente toujours comme Un donnerait la vérité du désir, 

alors que c'est l'accès même à ce désir qui peut se trouver ainsi impossible. 

Devant tout idéal du Bien, le scandale est justement de refuser cette participation à cette 

communauté d'Idéal, que Freud donc, comme Socrate, affronte dans cette rencontre avec l'Éros, 

et qui se repose à l'orée de chaque cure, puisque nous ne serions en être quitte en se mettant à 

couvert sous tel point de doctrine ou par le biais d'une technique, puisque c'est justement l'enjeu 

d'une cure analytique : permettre à l'analysant d'articuler l'interprétation structurelle la plus 



 

 6 

juste, de ce qui ne peut justement pas être ravalé au statut d'incident de la cure, ou dilué dans 

l'intersubjectivité ou encore rabattu dans le champ des identifications.  

 

 Le secret de Socrate est de ne rien savoir hors de savoir reconnaître ce qu'est l’amour, 

c’est-à-dire d'une part distinguer l'amant de l'aimé, d’autre part un savoir sur la nature de 

l'amour, et surtout le deuil qui accompagne ce savoir. Lacan évoque ce secret comme étant le 

plus long transfert dans l'histoire de la pensée, pas de l'histoire de l’amour mais de l'histoire de 

la pensée elle-même. Nous pouvons en donner quelques occurrences. C'est le fondement des 

Méditations selon Saint-Augustin, à savoir le rapport entre l'amor sui et l’amor Dei, l'amour de 

soi et l'amour de Dieu. C'est dans le Traité de l'amour de Ibn Arabi au XIIe et XIIIe siècle 

l’inégalité dans la triade entre l'amant, l'aimé et l’amour ; ou bien chez Anders Nygren, qu'il va 

citer à la fin de la leçon, la tension du rapport au lieu Autre entre Éros et Agapè, Éros du côté 

de l'amour égoïste et Agapè de l'amour spirituel. De s'affronter à ce secret, du lien entre Éros, 

amour et parole, et qui ne cesse pas d'être un secret d'être avoué, n'est pas sans conséquence, 

que Lacan va préciser, et qui le concerne tout autant que Socrate et que Freud. La principale 

conséquence concerne radicalement la position de l'analyste, à savoir la dimension de l'atopie, 

accepter, supporter, cette dimension de l’atopie, à distinguer de ce qui a pu s’évoquer à une 

époque d’un statut d’une prétendue extraterritorialité. Lacan, c'est pour ça que j'évoquais ce 

terme de pressentiment des ruptures, en fera la radicale expérience en 1963, avec sa radiation 

exigée par l’I. P. A., l’Association Psychanalytique Internationale, de la liste des praticiens 

analystes habilités à pratiquer l'analyse didactique et le contrôle, soit une désupposition de tout 

savoir à son endroit, et à son encontre, pour justement continuer de faire exister un lieu de 

l'autre, habité par un sujet supposé savoir dûment homologué. 

 

Mais alors sur quoi s'appuyer ? La fameuse relation thérapeutique, l'alliance thérapeutique, sur 

quoi repose-t-elle et qu'est-ce qu'elle va convoquer ? Lacan reprend à nouveau ce terme 

d'intersubjectivité pour mettre au travail le type de relation au semblable qu'elle constitue, par 

le refoulement de la dimension du prochain qu'elle recèle. Ici surgit avec ironie une référence 

Hippocratique que connaissent les médecins, l'amour médecin, et l’adage repris par différents 

auteurs au cours du temps, guérir parfois, soulager souvent, réconforter toujours, dont la 

version moderne pourrait être écouter toujours, ou encore cause toujours, ça écoute. C'est ce à 

quoi l'analyste doit se refuser, non pas de guérir, de soulager ou de réconforter mais d’en faire 

les fins et les moyens de son action. Il s'agit de permettre l'établissement d'un dialogue tout à 

fait spécifique au plus près de l'étymologie du terme à savoir selon le sens grec du préfixe dia 

ce qui va en traversant en divisant le logos. Ce dialogue se déploie entre un nombre limité de 

positions subjectives telles que distribuées par le discours comme Lacan le formalise dans les 

schémas L et R. Cette spécificité nécessite de rompre les amarres de la conversation, de ne pas 

suivre les pentes habituelles de la dialectique et de refuser ce qui donne corps à la position du 

maître, prestige, charme et séduction. C’est un déplacement conséquent pour évacuer la 

dimension suggestive incluse dans toute relation thérapeutique vers l'établissement des 

conditions liminaires afin de rendre le transfert soutenable et interprétable. Une incidente 

s’impose ici. Un des enjeux réside dans la distinction entre désir de l’analyste et demande de 

l’analyste qui peut se trouver sollicitée par la position hystérique à l’entrée dans la cure mais 

qui est rarement évoquée. Certaines formulations en témoignent dont nous donnerons 

seulement quelques exemples tout à fait communs ; – « je ne sais pas ce que vous voulez que 

je dise » – « est ce que je peux vraiment tout dire ? » «  j’ai plein de choses à vous dire mais 

quand je viens ici il n’a plus rien qui me vient » ou encore : « Vous voulez vraiment que j’ouvre 

la boîte de Pandore ? » livrant un délire où l’analyste avait déjà sa place. C'est justement le 

maintien de l'équivoque à l'endroit de ses interpellations qui permet la distinction entre désir et 

demande du côté de l'analyste et qui peut faire retour comme question pour l'analysant par 



 

 7 

rapport à sa propre demande. Une certaine prédominance donnée à la demande de l’analyste 

ne saurait être sans conséquences sur le lien social entre analystes et sur les logiques 

institutionnelles.  Lacan insiste sur l’extrême décence, le haut degré de sublimation libidinale 

et partant la neutralisation du corps que requiert la relation de transfert c'est-à-dire la mise à 

l'écart des jouissances pulsionnelles ce qui est d'ailleurs exigible pour participer du commerce 

social et qui est caractéristique de la civilisation. Soixante-cinq ans après toutefois, il semble 

que le temps soit plutôt à une certaine promotion de la valence pulsionnelle qui dirait quelque 

chose de la vérité de mon être pour peu que l'Autre s'en fasse le garant fusse à son corps 

défendant. Nous avons donc un composé avec la position particulièrement paradoxale de 

l'amour dans cette configuration interrogeant à la fois sur ce qu’est un corps et aussi sur la 

situation de l’amour, situation la plus fausse qu'il soit et aussi la plus vraie en tant que justement 

elle se soutient du semblant.  

 Lacan avance donc une proposition à propos du désir de l’analyste : apprendre à un 

autre ce qui lui manque et lui permettre de l’apprendre en tant qu’aimant. Nous ajouterons ici 

que dans d’autres circonstances il s’agirait plutôt d’apprendre à quelqu’un à composer avec ce 

qui lui manque de façon trop réelle, à tempérer un savoir trop cru sur le manque. C’est un autre 

point d’entrée dans la cure et donc une autre modalité de transfert. 

« Est-ce à dire que je doive lui apprendre à aimer ? ». La nuance introduite par cette question 

est fondamentale puisque Lacan ne répond pas simplement par l’affirmative. Au contraire un 

écart s’ouvre puisqu’il s’agit de se mettre à l’épreuve de la différence entre ce qu’est aimer, et 

éventuellement savoir aimer, et savoir cet qu’il en est de la structure de l’amour. Au lieu d’un 

savoir qui se transmettrait, peut-être devons-nous l’entendre comme un savoir qui aurait à se 

mettre en acte par la cure et qui pourrait conduire à désapprendre à aller aussi passionnément 

son inconscient. La répétition est un agir lié à cet amour de l’inconscient tout comme 

l’attachement à l’identité que confère le symptôme. Désapprendre à aimer pour établir ce que 

Thomas Mann avait repéré comme le but d’une cure analytique, recueillant l’assentiment de 

Freud sur ce point, à savoir un rapport d’ironie créatrice avec l’inconscient. Si Lacan dans le 

séminaire Les non dupes errent précisera que qui n’est pas amoureux de son inconscient erre, 

nous ajouterons qui est amoureux de son inconscient sans rien vouloir savoir de la structure de 

cet amour n’erre pas moins. Entre ces deux pôles ce qu’est aimer et ce qu'est la structure de 

l'amour s’opère un déplacement dans l'ordre du transfert, entre le transfert qui s’instaure et le 

transfert tel qu'il se déplie à la fin de la cure, les deux n'étant pas articulés de la même manière. 

S’ouvre ici l'horizon du transfert de travail et un autre destin pour la malnommée liquidation 

du transfert, un nouvel amour et un savoir nouveau sur l’amour. Le choix par l'accord d’étudier 

ce texte saisissant du Banquet de Platon sans trouve ainsi justifié. Il s'agit donc d'entrer dans 

cette série de discours qui mettent en question ce qu'il nomme le premier transfert analytique 

aux prises avec l'enjeu des corps désirants, de l'amour et de l'objet en cause.  

 

 Dans le premier numéro du magazine le Discours Psychanalytique, paru en octobre 

1981 quelques semaines après la mort de Jacques Lacan le 9 septembre 1981, l'éditorial non 

signé posait la question de la dette nécessairement singulière qui incombait à chacune et à 

chacun et la façon d’en soutenir les conséquences par son travail. Claude Landmann rappelait 

dans ce numéro, dans un texte intitulé « Du nouveau dans le champ de l’amour » la définition 

de Lacan du transfert : un amour adressé au savoir inconscient auquel il faut bien qu'un sujet 

soit supposé. Il posait alors cette question : est-ce que cette nouvelle forme d'amour est 

subversive ? C'est ce que nos lectures tenteront d'essayer de soutenir.  


