Association lacanienne internationale
Préparation au Séminaire d'Eté 2026
Etude du séminaire de Jacques Lacan, Le Transfert

Mardi 7 octobre 2025
Alexis Chiari, Legon I
Discutants : le cartel de préparation du séminaire d’été

Bonsoir a toutes et a tous, et bonsoir a ceux qui vont nous rejoindre. Nous nous retrouvons pour
cette premiere soirée de préparation du séminaire d'été 2026, qui, comme vous le savez, se
déroulera a Marseille, séminaire consacré au transfert.

C'est un séminaire qui est particulier, puisque c'est a la fois I'annonce d'une rupture et 'acte
d'un commencement. Il va s'agir pour Lacan d'une remise en question presque compléte des
¢léments de doctrine psychanalytique qui étaient censés jusqu'alors régler 1'ordonnancement
de la cure analytique et garantir une certaine orthodoxie qui aurait été conforme sinon a l'esprit,
ou du moins a la lettre freudienne. C’est donc en creux la critique du dogmatisme postfreudien.
Renouant avec l'inventivité freudienne, il affirme que les conditions d'une cure ne peuvent se
déduire que de l'expérience analytique elle-méme.

C'est donc le fondement méme de cette expérience, le transfert, plus exactement le déploiement
de la parole dans le transfert, dont il convient de donner une formalisation rénovée, qui rompe,
on pourrait dire définitivement, avec 'abord psychologique pour établir, ce qu'il va nommer
lui-méme, une juste topologie. Pour mettre a I’épreuve le noyau opaque de la grande énigme
de lI'amour de transfert, et donc rendre compte de la spécifique et nécessaire méprise du
transfert. Lacan va ouvrir ce séminaire par une étude extrémement précise, détaillée et dépliée,
de l'événement qu'a représenté le Banquet de Platon. Dans ce symposium se manifeste
justement I’ame éprise au transfert dans une série de discours articulés, ou pour la premicre
fois, 1'amour est a la fois le sujet, I'objet et le principe qui animent ces discours. Il nous est
apparu que pour répondre a cette exigence de Lacan, dans les travaux que nous avons menés
avant ce soir, avec les collegues du comité d'organisation, que la meilleure modalité pour
répondre a cette exigence était de travailler sous la forme d'un cartel. D'ou la proposition de
confier a celles et ceux qui le composent, la présentation des premieres legons d'ouverture, et
bien sir d'inviter les collegues a étre discutants, et puis ensuite d'ouvrir beaucoup plus
largement notre travail.

L'autre axe de réflexion que nous avons choisi est de privilégier un travail de lecture, au plus
pres du texte ; et comme le disait Lacan, de casser des cailloux sur la route du texte. C'est ce
que je me propose de faire ce soir, en essayant de suivre de manicre cursive le surgissement
des différentes questions.

Etude du transfert dans sa disparité subjective, sa prétendue situation, ses excursions techniques
comme I’indique ce titre programmatique. Dés 1'ouverture, il y a une proposition sous forme
négative qui rompt avec ce que Lacan avait pu lui-méme auparavant soutenir. Il nous faut
souligner d’emblée la tension et I’ironie qui seront présentes tout au long de son propos, un
propos a la fois dense et extrémement vif.

Quelle est donc cette proposition ? L'intersubjectivité ne fournit pas le cadre dans lequel a a
s'inscrire le phénomene du transfert. Ce n'est donc pas une rencontre de subjectivités, méme a



les considérer dans leurs différences, ni un outil de subjectivation. Il nomme un principe
nouveau qu'il définit comme étant une disparité, ou mieux une imparité subjective.

C'est un terme que Lacan indique comme étant peu usité en francais. Il y en a pourtant
une occurrence, pour nous assez intéressante, qu'on trouve chez Chateaubriand, dans la
traduction tres libre qu'il a donnée du Paradis perdu de John Milton : « I'imparité qui n'existe
pas dans la nature. »

Il ne s'agit pas d'une simple inégalité dans sa dimension hiérarchique mais de la maniére
de soutenir le transfert afin que puisse s’y rencontrer, pour celle ou celui qui parle, I'expérience
de sa propre altérité aux chaines signifiantes qui s'y déploient. Cela suppose un refus spécifique
du coté de l'analyste : ’appui de la compréhension au sens littéral, c'est-a-dire d'étre compris
dans le méme ensemble. Ce n'est pas seulement l'imparité des positions respectives du
psychanalysant et du psychanalyste, mais avant tout 1'imparité d'une parole a elle-méme.

La psychanalyse, au travers de 1'épreuve du transfert, est donc une mise en cause qui va
des lors s'affirmer, dans le propos de Lacan, comme une mise en cause du sujet, de ce que nous
entendons par sujet, et pas uniquement du sujet supposé savoir. Ce déplacement doit nous
amener a une conception totalement différente du sujet, sujet comme coupure ou comme effet
de sujet, et non plus sujet substantivé. La cure n'est donc pas le chemin pour assurer le triomphe
des subjectivités qui se passent trés bien de la psychanalyse pour imposer leur diktat dans le
social. Lacan, dans ce préambule, s'insurge, — c’est son terme — contre ses précédentes
propositions, ou peut-étre contre l'usage qui en a ¢été fait, contre donc ce terme
d’intersubjectivité.

Un principe nouveau s'affirme et qui a d'emblée deux conséquences. Le setting
analytique n'est pas, selon Lacan, une situation au sens ou on I'entend. Il dit une fausse situation,
une prétendue situation. C'est 'occasion d'interroger ce qui est habituellement implicite a la
dimension de situation, que les différentes occurrences du terme en frangais peuvent nous
permettre de situer et de distinguer.

La situation, c'est la position qu'une chose ou une personne occupe dans l'espace, c'est-a-dire
comment elle s'y reconnait.

La situation, c'est également I'ensemble des conditions d'une personne, on pourrait dire des
conditions symboliques de cette personne.

La situation, c'est aussi le moment caractéristique d'une action, la rencontre entre un point de
réel et le cairn, le moment qui peut étre parfois décisif.

Le transfert est une mise en question de la situation dans les différentes dimensions qui la
composent.

L'autre conséquence concerne les excursions techniques. Est-ce qu'on pourrait dire les
nécessaires excursions techniques ? Une des conséquences les plus radicales est la nécessité de
la durée variable des séances, la durée fixe de la séance était jusqu’alors un pilier essentiel de
la technique psychanalytique au regard de I’interprétation. A ce propos, Charles Melman, dans
une de ses dernieres interventions, a pu préciser qu'il trouvait odieux d'utiliser le terme de
séance courte en distinguant deux types de s€ances, au moins : les séances qui ont eu lieu, qui
ont fait lieu, parce que le temps va s'y marquer autrement, et les séances qui n'ont pas eu lieu,
quelle que soit leur durée effective. L’enjeu est I’instauration d’une altérité de rythme qui
pourrait s'inscrire pour se dégager de la temporalité propre aux symptomes — stase, précipitation
et iinhibition — et provoquer un déplacement dans 1'ordre des temporalités.

C'est aussi un autre abord de la technique, de ce que nous appelons les modalités
techniques, puisqu'elles ne seraient pas propres a chaque analyste mais elles doivent étre
extraites, reconsidérées, a partir de la mise en ceuvre spécifique de l'inconscient dans chaque
cure. Subséquemment nous aurons a interroger les conditions et 1’objet de la transmission dans



la psychanalyse puisqu'il ne s'agit pas donc des conditions de transmission d'une technique. Ce
nouveau principe fait rupture et le propos de Lacan est marqué par le pressentiment des ruptures
a venir.

Comment mettre en ceuvre ce nouveau principe ? Lacan, dans cette legon, évoque trois
commencements possibles, a méme de pouvoir régler notre action.
« Au commencement était le Verbe », qui se référe a I'Evangile de Saint Jean.
Au commencement était l'action, die Tat, plus justement traduit en allemand par l'acte, qui est
une référence au Faust de Goethe, au moment ou Faust entreprend de traduire le Nouveau
Testament. Faust dit qu'il ne peut pas placer si haut le verbe, en tant qu'il serait au
commencement de tout et il y préfere 1’action. Freud reprendra cette référence a la fin de Totem
et Tabou.
Au commencement était la praxis, avec une référence aux travaux de Marx.
Ces trois modalités sont autant d'énonciations, voire d'annonciations, en lien avec la dimension
d'évocation de la parole, mais peut-étre aussi et surtout d'invocation de la parole.

Je vais citer deux phrases du séminaire, qui a mon avis indiquent justement le point de
commencement qu'il s'agit de rencontrer.
Il ne suffit pas de désigner un point de commencement pour qu'on le rencontre forcément. Il y
alaun cheminement. Il nous dit, concernant ces trois €énonciations en apparence incompatibles,
qu’elles font apparaitre I’ex-nihilo propre a toute création et en montrent la liaison intime avec
I'évocation de la parole.

Et quelques lignes plus loin, toujours Lacan qui parle, : «j’ai voulu montrer que 1'éthos, la
structure créationniste de 1'éthos humain s'enveloppe autour de cet ex nihilo comme subsistant
en un vide impénétrable. » Lacan fait référence 1a a ce terme de noyau de notre étre que Freud
va évoquer tres tot dans son ceuvre dans le texte « Psychothérapie de [’hystérie » en 1895, le
méme texte ou il y a I'évocation des débuts de la talking cure avec Breuer et Anna O. Freud
évoque ainsi un noyau impénétrable vers lequel convergent en lignes brisées toutes les
différentes séquences du matériel signifiant, reliées entre elles par des nceuds de signification
qui sont bien évidemment des points particuliers d'insertion éventuellement de 1'interprétation.
il souligne que ce point central ne peut éventuellement étre atteint mais surtout qui ne devrait
pas étre atteint ! Freud repére donc trés tot qu'il y a la un point crucial dans ce qu'on pourrait
dire ce noyau de I'étre. Ces trois commencements s’articulent et déterminent une pratique de
parole qui fait acte en repérant la mise en circulation d'un texte a partir de ce vide. Nous avons
a considérer ce vide comme €tant I'inarticulable propre a toute demande, ce qui y fait trou et
qui ne va cesser de se creuser plus avant a la mesure des tours de la demande. Ce point
inarticulable et inarticulé spécifie toute demande et cette adresse fonde le lieu Autre et I’institue
a partir de sa réponse rétroactivement comme lieu d’adresse. Plus précisément la réponse ou la
non-réponse institue cet appel anonyme en demande avec la supposition qu'un savoir existe en
ce lieu autre qui pourrait répondre a ce point inarticulé et inarticulable. Nous n’avons pas a
considérer ces trois commencements comme des fondements mais bien plutot que ces trois
commencements sont présents lors de toute mise en ceuvre de la parole.

« Au commencement de l'expérience analytique fut ’amour. » affirme Lacan. Un autre
point de départ ou plutdét une conséquence ? Le surgissement de l'amour justement pour
supporter le manque qui se révele dans la demande et le recouvrir, amour qui s'adresse a un
lieu et a un étre qui pourrait parer au manque. Il y a dans ces propositions un écho du
séminaire Les structures freudiennes des psychoses par rapport a I'amour du disciple pour le
maitre, notamment a partir de 1'équivoque sur I'écriture grammaticale de la phrase : « tu es celui



qui me suivra. » Faut-il rajouter un S ou pas a « suivra » ? 4vec une ironie mordante il répond
en disant : « tu me suivra jusqu'a un coup de tabuse sur la téte ».

L'articulation entre ce vide impénétrable et 1’amour, comme commencement de la
psychanalyse en acte, est la voie nécessaire pour aborder 1'énigme du transfert a la fois comme
ouverture et comme obstacle, a la parole comme a la lecture. Le temps juste d'un dire, quelle
que soit sa durée, c'est donc le temps qu'il va mettre a étre lu.

Lacan, dans cette premicre lecon, rappelle que Platon, ainsi qu'Aristote méme si ce

dernier en change le sens, ont placé a l'endroit de ce vide le souverain Bien comme finalité et
donc comme principe éthique. C'est justement ce Bien absolu comme principe éthique que la
psychanalyse rejette car qu'elle permet de repérer souverain bien justement que nombre
d'entreprises humaines parmi les plus désastreuses ont justement pour principe, voire pour
alibi, ce souverain Bien. C’est aussi ce qui rend si abrupte la ligne de créte du rapport de la
psychanalyse a l'institution du transfert. Comme nous le savons, au nom du bien des patients,
l'institution du transfert se trouve aujourd'hui dans notre social visée et dénoncée par toute une
série de programmes de désinstitutionalisation. Se refuser a vouloir faire le bien de son patient,
voila le scandale et I’acte impardonnable reprochés a la psychanalyse. Concernant cette
dimension du bien et de toutes ces variantes humanitaires, Lacan en reparlera dans une
conférence en 1978 justement intitulée « Le réve d’ Aristote », texte autour de la question de la
présentation et de la représentation.
Je le cite : « Que 'homme bafouille c’est certain. Il y met de la complaisance... il croit a
I’universel. C’est en tant que le psychanalysant réve que le psychanalyste a a intervenir.
S’agirait-il de réveiller le psychanalysant? Mais celui-ci ne le veut pas en aucun cas — il réve,
c'est-a-dire qu'il tient a la particularit¢ de son symptome. » Ces deux variantes du bien,
lI'universelle et la particuliére, sont deux formes possibles de dictature, au sens d'étre sous le
coup d'une voix qui dicte. Notre souci est autre : la possibilité de I'assomption de la singularité
d'un dire ou je peux ne pas me reconnaitre a priori.

Dans le séminaire L Ethique, dans la lecon du ler juin 1960, Lacan donne une
indication précieuse en situant deux bornes cruciales dans notre champ : « le signifiant introduit
deux ordres dans le monde : la vérité et I’événement ». L amour de transfert procede d'un
manque, d’un inconciliable entre ces deux ordres, et s'adresse a qui ou a quoi pourrait combler
cet écart qui les sépare. L’amour voile cet écart en tentant de conjoindre vérité de I'événement
et événement de la vérité.

Je vous lis un petit passage au début de la lecon qui me semble tout a fait important eu
¢gard a cette question du bien et de la bonne action : « Si nous devons prendre au sérieux la
dénonciation freudienne de la fallace de ces satisfactions dites morales pour autant qu'une
agressivité s'y dissimule qui réalise cette performance de dérober a celui qui l'exerce sa
jouissance, tout en répercutant sans fin sur ses partenaires sociaux son méfait, ce qu’indiquent
ces longues conditionnelles circonstancielles est exactement 'équivalent du Malaise dans la
Civilisation (particuliérement dans le chapitre V) dans ’ceuvre de Freud alors on doit se
demander par quels moyens opérer honnétement avec le désir ; c'est-a-dire comment préserver
le désir avec cet acte ou il trouve ordinairement plutdt son collapsus que sa réalisation [...]
comment préserver le désir, préserver ce qu'on peut appeler une relation simple ou salubre du
désir a cet acte ». C’est vraiment remarquable car cette phrase est tout a fait d’actualité !
Comment opérer avec le désir sans le recours a une éthique du bien qu'elle soit universelle ou
particuliere et d’'une manicre débarrassée de ce qu'il nomme l'infection sociale. Ce terme est
tres fort et il I’emploie a plusieurs reprises. Comment ’entendre ? L'infection sociale c'est le



refus, le rejet de la division subjective au profit de la loi des masses qu'il va évoquer un peu
plus loin. Le crime et la noblesse de la position hystérique de Socrate a ét¢ de savoir ne pas s'y
plier, d'accepter de ne pas se plier a cette loi des masses. Lacan semble indiquer qu'il n'y a pas
de troisiéme voie entre l'acception des conséquences de notre parasitage par Lalangue a notre
entrée dans le langage d’une part et d’autre part cette infection sociale désormais
numériquement organisée.

Jattire votre attention sur la bréve référence a la legon inaugurale de Claude Levi-

Strauss pour la chaire d'Anthropologie Sociale au Collége de France prononcée le 5 janvier
1960, dont Lacan souligne qu’elle ne participe justement pas de cette infection sociale. Claude
Levi-Strauss indique qu'il y a une ligne tendue de réflexion et d'élaboration a laquelle nous
devons nous atteler pour distinguer ce qui dans I'expérience humaine comme fait social reléve
de I’historique, de I’événement, ou de la structure. Il indique, en suivant Marcel Mauss, que ce
qui est important au regard du fait social total c'est moins la notion de totalité comme principe
que de le considérer comme un phénomene nécessairement feuilleté ou se rejoignent une
multitude de plans distincts. Claude Levi-Strauss évoque la nécessité d’un déplacement d’une
méthode qu'il va définir vers un processus de lecture.
La méthode serait 1’observation des effets de l'intersection de deux subjectivités ou se
déploierait l'ordre de vérité le plus approché auquel les sciences de 'homme puissent prétendre
quand elles affrontent l'intégralit¢ de leur objet. Le déplacement consiste a édifier une
anthropologie sociale qui s'appuie sur I'étude des systemes de signes (nous dirions des systemes
de signifiants), dont la caractéristique est d'étre transformable, traduisible par substitution dans
le langage d’un autre systeéme. C’est notamment le travail qu'il a mené autour de la prohibition
de I'inceste avec un mode d'abord de I'énigme qui n'exclut pas le réel, un réel qui se déplie entre
deux directions ; d’un coté la question a laquelle on postule qu'il n'y aura pas de réponse et
d'autre part la réponse pour laquelle il n'y aura pas eu de question. Proximité entre 1’élaboration
de Lévi-Strauss et la voie que tente de frayer Lacan pour affronter la grande énigme de I’amour
de transfert.

Lacan va clore ce retour sur le séminaire L’Ethique avec 'évocation de 'entre-deux-
morts et la barriére que constitue la fonction de la beauté comme dernier rempart avant la
rencontre avec la chose, avec Das Ding. Pour Sade, c'est 1'espace entre la mort physique et
l'autre mort, la désintégration de I'étre par son éviction de 1'ordre du langage, avec cette pointe
mélancolique ou se conjugue éternisation de la souffrance et abolition de la temporalité. Chez
Sophocle, c'est avant la mort du corps, I'immolation sous l'atroce du signifiant du désir, sous le
coup donc d’une sur-détermination primordiale, comme ressort de la tragédie. Enfin la
troisieme occurrence a savoir la découverte freudienne de la signification inconsciente du
surgissement de I'amour articulée a la mise en ceuvre d'une parole. Dans ces trois cas, c'est la
tension entre le désir dans son absolu et la pulsion de mort qui se trouve a étre interrogée. Il
nous faut souligner un point concernant une autre possibilité d'entre-deux-morts, que nous ne
devons pas confondre avec la pulsion de destruction, ou avec ce que Lacan nomme dans cette
lecon la constante sadomasochiste. L'aspect mortifére de la pulsion de mort peut étre de se
trouver entierement agi, commandé¢ par une batterie limitée de signifiants dans le processus de
la répétition, ou 1'événement qui se présente toujours comme Un donnerait la vérité du désir,
alors que c'est I'accés méme a ce désir qui peut se trouver ainsi impossible.

Devant tout idéal du Bien, le scandale est justement de refuser cette participation a cette
communauté d'Idéal, que Freud donc, comme Socrate, affronte dans cette rencontre avec 1'Eros,
et qui se repose a l'orée de chaque cure, puisque nous ne serions en étre quitte en se mettant a
couvert sous tel point de doctrine ou par le biais d'une technique, puisque c'est justement I'enjeu
d'une cure analytique : permettre a l'analysant d'articuler l'interprétation structurelle la plus



juste, de ce qui ne peut justement pas étre ravalé au statut d'incident de la cure, ou dilué¢ dans
l'intersubjectivité ou encore rabattu dans le champ des identifications.

Le secret de Socrate est de ne rien savoir hors de savoir reconnaitre ce qu'est I’amour,
c’est-a-dire d'une part distinguer 1'amant de I'aimé, d’autre part un savoir sur la nature de
'amour, et surtout le deuil qui accompagne ce savoir. Lacan évoque ce secret comme étant le
plus long transfert dans 1'histoire de la pensée, pas de I'histoire de I’amour mais de I'histoire de
la pensée elle-méme. Nous pouvons en donner quelques occurrences. C'est le fondement des
Méditations selon Saint-Augustin, a savoir le rapport entre l'amor sui et [’amor Dei, 'amour de
soi et 'amour de Dieu. C'est dans le Traité de I'amour de Ibn Arabi au Xlle et XIlIle siecle
I’inégalité dans la triade entre 'amant, I'aimé et I’amour ; ou bien chez Anders Nygren, qu il va
citer a la fin de la legon, la tension du rapport au lieu Autre entre Eros et Agape, Eros du coté
de I'amour égoiste et Agapé de 'amour spirituel. De s'affronter a ce secret, du lien entre Eros,
amour et parole, et qui ne cesse pas d'étre un secret d'étre avoué, n'est pas sans conséquence,
que Lacan va préciser, et qui le concerne tout autant que Socrate et que Freud. La principale
conséquence concerne radicalement la position de l'analyste, a savoir la dimension de 1'atopie,
accepter, supporter, cette dimension de 1’atopie, a distinguer de ce qui a pu s’évoquer a une
époque d’un statut d’une prétendue extraterritorialité. Lacan, c'est pour ¢a que j'évoquais ce
terme de pressentiment des ruptures, en fera la radicale expérience en 1963, avec sa radiation
exigée par I’. P. A., I’Association Psychanalytique Internationale, de la liste des praticiens
analystes habilités a pratiquer I'analyse didactique et le controle, soit une désupposition de tout
savoir a son endroit, et & son encontre, pour justement continuer de faire exister un lieu de
l'autre, habité par un sujet supposé savoir diment homologué.

Mais alors sur quoi s'appuyer ? La fameuse relation thérapeutique, 1'alliance thérapeutique, sur
quoi repose-t-elle et qu'est-ce qu'elle va convoquer ? Lacan reprend a nouveau ce terme
d'intersubjectivité pour mettre au travail le type de relation au semblable qu'elle constitue, par
le refoulement de la dimension du prochain qu'elle recele. Ici surgit avec ironie une référence
Hippocratique que connaissent les médecins, 'amour médecin, et 1’adage repris par différents
auteurs au cours du temps, guérir parfois, soulager souvent, réconforter toujours, dont la
version moderne pourrait étre écouter toujours, ou encore cause toujours, ¢a écoute. C'est ce a
quoi l'analyste doit se refuser, non pas de guérir, de soulager ou de réconforter mais d’en faire
les fins et les moyens de son action. Il s'agit de permettre I'établissement d'un dialogue tout a
fait spécifique au plus pres de 1'étymologie du terme a savoir selon le sens grec du préfixe dia
ce qui va en traversant en divisant le /ogos. Ce dialogue se déploie entre un nombre limité de
positions subjectives telles que distribuées par le discours comme Lacan le formalise dans les
schémas L et R. Cette spécificité nécessite de rompre les amarres de la conversation, de ne pas
suivre les pentes habituelles de la dialectique et de refuser ce qui donne corps a la position du
maitre, prestige, charme et séduction. C’est un déplacement conséquent pour évacuer la
dimension suggestive incluse dans toute relation thérapeutique vers 1'établissement des
conditions liminaires afin de rendre le transfert soutenable et interprétable. Une incidente
s’impose ici. Un des enjeux réside dans la distinction entre désir de ’analyste et demande de
I’analyste qui peut se trouver sollicitée par la position hystérique a 1’entrée dans la cure mais
qui est rarement évoquée. Certaines formulations en témoignent dont nous donnerons
seulement quelques exemples tout a fait communs ; — « je ne sais pas ce que vous voulez que
je dise » — « est ce que je peux vraiment tout dire ? » « j’ai plein de choses a vous dire mais
quand je viens ici il n’a plus rien qui me vient » ou encore : « Vous voulez vraiment que j’ouvre
la boite de Pandore ? » livrant un délire ou 1’analyste avait déja sa place. C'est justement le
maintien de I'équivoque a I'endroit de ses interpellations qui permet la distinction entre désir et
demande du coté de l'analyste et qui peut faire retour comme question pour l'analysant par



rapport a sa propre demande. Une certaine prédominance donnée a la demande de 1’analyste
ne saurait €tre sans conséquences sur le lien social entre analystes et sur les logiques
institutionnelles. Lacan insiste sur I’extréme décence, le haut degré de sublimation libidinale
et partant la neutralisation du corps que requiert la relation de transfert c'est-a-dire la mise a
I'écart des jouissances pulsionnelles ce qui est d'ailleurs exigible pour participer du commerce
social et qui est caractéristique de la civilisation. Soixante-cinq ans apres toutefois, il semble
que le temps soit plutot a une certaine promotion de la valence pulsionnelle qui dirait quelque
chose de la vérité de mon étre pour peu que 1'Autre s'en fasse le garant fusse a son corps
défendant. Nous avons donc un compos¢ avec la position particuli¢rement paradoxale de
I'amour dans cette configuration interrogeant a la fois sur ce qu’est un corps et aussi sur la
situation de I’amour, situation la plus fausse qu'il soit et aussi la plus vraie en tant que justement
elle se soutient du semblant.

Lacan avance donc une proposition a propos du désir de I’analyste : apprendre a un

autre ce qui lui manque et lui permettre de 1’apprendre en tant qu’aimant. Nous ajouterons ici
que dans d’autres circonstances il s’agirait plutot d’apprendre a quelqu’un a composer avec ce
qui lui manque de fagon trop réelle, a tempérer un savoir trop cru sur le manque. C’est un autre
point d’entrée dans la cure et donc une autre modalité de transfert.
« Est-ce a dire que je doive lui apprendre a aimer ? ». La nuance introduite par cette question
est fondamentale puisque Lacan ne répond pas simplement par I’affirmative. Au contraire un
¢cart s’ouvre puisqu’il s’agit de se mettre a I’épreuve de la différence entre ce qu’est aimer, et
¢ventuellement savoir aimer, et savoir cet qu’il en est de la structure de I’amour. Au lieu d’un
savoir qui se transmettrait, peut-étre devons-nous 1’entendre comme un savoir qui aurait a se
mettre en acte par la cure et qui pourrait conduire a désapprendre a aller aussi passionnément
son inconscient. La répétition est un agir lié a cet amour de I’inconscient tout comme
I’attachement a I’identité que confére le symptome. Désapprendre a aimer pour établir ce que
Thomas Mann avait repéré comme le but d’une cure analytique, recueillant I’assentiment de
Freud sur ce point, a savoir un rapport d’ironie créatrice avec 1’inconscient. Si Lacan dans le
séminaire Les non dupes errent précisera que qui n’est pas amoureux de son inconscient erre,
nous ajouterons qui est amoureux de son inconscient sans rien vouloir savoir de la structure de
cet amour n’erre pas moins. Entre ces deux pdles ce qu’est aimer et ce qu'est la structure de
'amour s’opere un déplacement dans l'ordre du transfert, entre le transfert qui s’instaure et le
transfert tel qu'il se déplie a la fin de la cure, les deux n'étant pas articulés de la méme manicre.
S’ouvre ici I'horizon du transfert de travail et un autre destin pour la malnommée liquidation
du transfert, un nouvel amour et un savoir nouveau sur I’amour. Le choix par I'accord d’étudier
ce texte saisissant du Banquet de Platon sans trouve ainsi justifié. Il s'agit donc d'entrer dans
cette série de discours qui mettent en question ce qu'il nomme le premier transfert analytique
aux prises avec l'enjeu des corps désirants, de I'amour et de 1'objet en cause.

Dans le premier numéro du magazine le Discours Psychanalytique, paru en octobre
1981 quelques semaines apres la mort de Jacques Lacan le 9 septembre 1981, 1'éditorial non
signé posait la question de la dette nécessairement singuliére qui incombait a chacune et a
chacun et la facon d’en soutenir les conséquences par son travail. Claude Landmann rappelait
dans ce numéro, dans un texte intitulé « Du nouveau dans le champ de I’amour » la définition
de Lacan du transfert : un amour adressé au savoir inconscient auquel il faut bien qu'un sujet
soit supposé. Il posait alors cette question : est-ce que cette nouvelle forme d'amour est
subversive ? C'est ce que nos lectures tenteront d'essayer de soutenir.



