Grand Séminaire du 24 juin 2025
Discussion apres la conférence de Marie-Christine Laznik

Jean-Paul Beaumont : Merci Marie-Christine pour ce tres bel exposé comme
toujours. Tu nous introduis au séminaire ‘Le Transfert’ que nous allons
travailler cette année, et a la notion de semblant.

Je vais passer tout de suite la parole a Jean-Luc Cacciali.

Jean-Luc Cacciali : Merci beaucoup Marie-Christine pour ce parcours et puis cet
exposé tres vivant. Il y a beaucoup de choses. L'importance de la mise en scene
pour I'analyste dans cette situation extréme, pour que se rencontrent le bébé
et sa mere. Tu poses la question de ce qui a valeur, a la fois interprétative et a
la fois mutante, dans cette pratique dans les situations extrémes mais dont on
peut se poser (la question) si ca ne nous permet pas aussi un certain éclairage
pour notre pratique tout court puisque tu évoques la pratique de Lacan, et
notamment avec toi, avec I'importance de cette participation du corps dans
I"analyse. A ce propos, une remarque peut-&tre un peu drdle, c’est que, donc tu
I’as rencontré en 72, et le séminaire D’un discours qui ne serait pas du
semblant, c’est de 71.

MC. Laznik : Et...Ou Pire est de 72.

JL. C. : Exactement. Donc y a-t-il rencontre dans ces moments ou il est
effectivement question du semblant dans sa propre recherche ?

Alors toute la premiere partie, comme le disait Jean-Paul, c’est sur le séminaire
du ‘Transfert’ que nous allons étudier cette année, donc la question de
I’éroménos et de I'érastes, en quoi il faut que I'analyste s’intéresse au
probléme de I'amour puisque cela permet d’éclairer a la fois ce qui se passe
dans le transfert et ce qui est causé aussi par le transfert. Et il y a ce point tres
important ou tu dis qu’il y a un double travail de I'analyste, avec ce tres beau
mythe qu’élabore Lacan du miracle de I'amour, a la fois le miracle de réanimer
le bébé, mais avec ce double travail puisqu’il faut que la mere le supporte, n’en
soit pas blessée, donc il faut que la mére soit entendue, et puis aussi que la
mere se sente aimée, pour qu’il y ait aussi une possibilité que I’analyste opéere
un miracle a son endroit, si j’ai bien entendu.

Juste une petite remarque, je ne sais pas si tu I’as reprise, dans les notes que tu
m’as envoyées, tu t'apercois que ce jour-la tu as une robe rouge, que tu as des
boucles d’oreille et tu dis que tu es arbre de Noél, nous avions eu I'occasion
d’en discuter avec Paula, tu étais d’accord sur I'importance de la couleur pour
les bébés. Importance de la parole, de la mise en scene, et il y a aussi peut-étre



cette importance de la couleur. C'est la que tu remarques, en voyant le film, la
facon dont tu es habillée, c’est-a-dire de facon tres colorée.

Tu parles de ses mouvements aprés ? Et Lacan passe de la question de 'amour
de transfert a cette question sur le désir. Et comment dans le séminaire L’acte
psychanalytique, c’est-a-dire plus tard, I'analyste est en position pour
I’analysant d’objet petit a. Tu te demandes comment ¢a peut se fabriquer,
comment c’est possible, si ca vient du ciel, si c’est une mise en place
automatique. Tu privilégies dans la clinique avec les bébés la question du
transfert, de 'amour de transfert. Et tu amenes cette notion de semblant que
tu réactualises, c’est important puisque souvent, le semblant est pris pour la
représentation. Tu précises que le semblant n’est ni imitation ni
représentation. A la fois qu’est-ce qu’entend Lacan par ce terme et quelle est
sa fonction ? Qu’est-ce qui permet qu’il opere, qu’il opére et qu’il ait une valeur
interprétative ? Que fait I’'analyste dans sa position interprétative en tant que
semblant ?

Je ne vais peut-étre pas reprendre la question du semblant directement, parce
gue tu évoquais lI'article de Valentin, peut-étre qu’il va en discuter avec toi.
Mais pourquoi Lacan a recours a la fois au terme de semblant et pourquoi il lui
donne cette acception ? Quelle est I'acception qu’il donne au terme semblant,
qui n’est ni imitation ni représentation, j’insiste, mais moi j’avais plut6t
tendance a en faire une représentation, et puis toute la question du masque
dans le théatre grec.

Tu rappelles comment tu fais équivaloir la signification du signifiant Schein qui
serait 'apparence avec le terme de semblant chez Lacan.

Ce que je trouve intéressant et important c’est comment Lacan dit le semblant
comme le masque en tant que manifeste, « le semblant prend effet d’étre
manifeste ». C'est-a-dire comme il ne s’agit pas de faire tomber les masques,
avec le risque que cela puisse induire un passage a I'acte, il ne s’agit pas plus de
faire tomber le semblant, il n’y a rien a dévoiler derriere le semblant, ¢a je
trouve que c’est un point important et tres intéressant.

Je vais terminer pour en venir a une discussion, avec ce que tu es allée chercher
chez Barthes et chez Lacan sur le théatre de marionnettes japonais, avec
I'importance de la voix, la voix chargée d’émotion, celle qu’au départ tu dis liée
au regard, la voix qui permet que le regard surgisse, mais avec cette
particularité dans le théatre japonais ou le récitant a la fois, a cette voix
chargée d’émotion, et a la fois, lui, il est impavide, avec un texte qu’il lit, méme
s'il peut improviser. Et tu en fais donc la position de I'analyste. Pourquoi cette
particularité dans le théatre de marionnettes japonais, pourquoi tu en fais la
position de I'analyste ? Je pense que ¢a va venir dans la discussion cette
question du semblant avec Valentin et peut-étre avec nos collegues de Lyon.



Je voudrais terminer en essayant de répondre a ta question ou, dans L’'acte, tu
te demandes comment I'analyste arrive a devenir I'objet a de son analysant,
I’objet a cause du désir de son analysant. Dans le séminaire Lacan dit que c’est
la question de I’acte analytique, c’est I'acte analytique qui permet que soit mis
en cause le sujet supposé savoir. C'est de cette mise en cause du sujet supposé
savoir que devient possible pour I'analyste de prendre la position d’objet petit
a, cause du désir de son analysant. La question que je pose, c’est pourquoi tu
sépares les deux, il y aurait la question du transfert et puis la question de ce
que tu appelles .... le discours, je ne sais plus ta formulation, mais en tous cas
cette deuxieme partie avec le séminaire sur I’acte. Pourquoi tu sépares les deux
puisque dans L’acte psychanalytique, dans le séminaire, I'analyste est semblant
d’objet petit a, objet petit a cause du désir de I'analysant, il y a toujours la
question du semblant qui continue. Dans le discours analytique il s’agit
toujours de semblant d’objet petit g, il n’y a pas de discours sans semblant.

Tu sépares aussi la question de la jouissance et la question du semblant, dans le
discours elle sont liées, il n’y a pas, me semble-t-il, de discours sans a la fois le
semblant et la jouissance. Il me semble que I'importance que tu donnes au
semblant, tel qu’il I'entend, tel qu’il va le reprendre dans cette forme un peu
particuliere en allant chercher sa signification au Moyen Age, il continue
toujours a donner de I'importance au semblant en ce qui concerne I'analyste,
qui est semblant d’objet petit a. Voila ce que je voulais dire.

JP. B. : Je vais prendre la parole un tout petit peu. Le miracle c’est que quand la
main s’avance et qu’en face arrive une autre main, alors que la premiere main
se fige en fruit ...

MC. L. : Non elle ne se fige pas.

JP. B. : C’est ce que tu as dit tout a I’heure, « c’est votre main qui se fige dans la
plénitude fermée du fruit. »

MC. L. : Oui parce qu’en fait la main sort du fruit.

JP. B. : Oui tu avances la main et le miracle, c’est qu’en face une autre main
vient ... et c’est ta main qui se transforme en fruit, c’est la que se passe le
passage entre éroménos et érastes. Tu es d’accord ? C'est repris par
Klossowski.

Tu as dit tout a I’heure : vous avancez la main qui est |la votre et c’est votre
main qui se fige dans la plénitude fermée du fruit. C'est ta main qui se
transforme en fruit.



MC. L. : En objet petit a.

JP. B : La c’est ta main qui se transforme en fruit, c’est ta main qui devient fruit,
par rapport a I'autre main. Non ?

MC. L. : ll y a Angela qui n’est pas d’accord.

JP.B. :Ah bon!

Angela Jesuino : La main s’avance sur |'objet qui est le fruit ou la fleur, et c’est
de la qu’il y a une autre main. Ce n’est pas que la premiére main se transforme
en fruit.

JP. B. : « C'est votre main qui se fige dans la plénitude fermée du fruit. »

A.J. : Pour saisir I'objet et du coup c’est une autre main.

JP. B. : Oui je sais bien, c’est ¢a le miracle, il y a une autre main qui s’avance et
ta main devient le fruit, elle se fige dans la plénitude.

A.J. : Lisez le texte de Lacan.

JP. B. : C'est juste ce qu’a dit Marie- Christine, c’est votre main qui se fige dans
la plénitude fermée du fruit.

MC. L. : Ca c’est Lacan, mais je pense que je I'entends comme Angela. Si une
main se tend vers la votre, les deux se réunissent, et il dit : c’est comme si
c’était dans la plénitude du fruit mais c’est deux mains, de I'objet il y a un sujet
qui a émergé.

JP. B. : Et donc c’est bien ¢a, la main que tu tendais se transforme en objet pour
I’autre main, non ? Alors j’ai pas compris ce que Lacan disait.

Jean-Luc Cacciali : Marie-Christine, est-ce que tu serais d’accord de dire que,
par exemple, dans le miracle, c’est la voix, ta voix qui fait surgir, ou revient le
regard ?

MC. L. : Ecoute, les bébés ils tendent leurs mains, ils y vont carrément, les
bébés, c’est méme pas figuré, les bébés y vont, et ce bébé comme vous avez



vy, il met la main dans la bouche de sa mere et il la regarde. Cette mere qui
n’avait aucun lien avec son bébé, se retrouve avec un bébé qui lui met la main
... parce qu’il faisait comme ¢a, c’est pas terrible une main, la mere peut avoir
le sentiment qu’on la tripote, il y a la main, mais il y a aussi les deux regards qui
se retrouvent.

Christiane Lacote : Lacan était un latiniste tout a fait compétant et le fruit c’est
la jouissance, il joue la-dessus, et la blche qui s’anime, c’est presque une image
mystique.

Valentin Nusinovici : Il y a toute cette figuration, ce qui est extraordinaire, c’est
que cette figuration que tu as bien fait sentir, que Lacan donne, quelque chose
de semblable est visible, je trouve, dans ton traitement. Dans le méme fil que
ce que dit Christiane, la dimension qu’il faut quand méme nommer, c’est celle
du réel, il 'a nommeée a partir de la jouissance, il y a la un réel. Je suis vraiment
intéressé par ce que tu as fait. Bon, pour Lacan, le semblant c’est le signifiant,
ca c’est son appui principal, ce n’est pas imaginaire.

MC. L. : Quand il I'applique au théatre grec et au masque, je crois que c’est le
réel.

V.N. : Ecoute, la définition qu’il donne, c’est plutét le signifiant. Pourquoi je dis
ca ? Je dis ca parce que la dimension qui va avec, et au-dela, c’est la-dessus
gue je voudrais t'interroger, c’est le réel. Quand on voit ces enfants, ces
enfants que tu réanimes si bien, est-ce qu’il n’y a pas au-dela, je ne sais pas si
au-dela convient, au-dela de ce qui est parlé, au-dela de ce qui est joué, cette
dimension d’un réel.

MC. L. : SGrement, sGrement. Pour aller plus loin, je voudrais dire deux choses,
a Cacciali d’abord, c’est que dans le séminaire de L’acte, il n’y a pas le
semblant, parce que la j’ai bien regardé, j’ai mis semblant sur I'ordinateur, il n’y
a pas le semblant dans le séminaire de L’acte, ¢a va venir apres. Ce que moi j'ai
I'impression, c’est que Lacan lui-méme cherche a rendre compte de la facon
dont lui, analyste, procede. Et quand il dit I’'analyste procede de la place du
semblant et de la place du masque, et il reprend toute sa petite histoire dans le
théatre grec. Parce que moi ma question était de savoir comment je pouvais
rendre compte de ce théatre, qu’est-ce que c’était que cette histoire ? De la
méme fagon que Lacan, en huit ans, cing fois par semaine, I’a fait quelquefois,
c’était pas tout le temps. Avec les bébés, on met ca en scene quelques fois,
apres on est tranquille, ¢a se joue pas tout le temps, c’est a quelques moments



pour que ca puisse se mettre en place. Mais tu vois, peut-étre que je ne suis
pas assez bonne, dans le séminaire de |'acte, j’ai 'impression que c’est donné, il
suffit gu’on rentre comme ¢a dans le discours analytique, ¢a le donne. Et j'ai
I'impression que quand il revient a ¢a dans le séminaire du Semblant, c’est
moins évident. C’est moins évident, et moi je demandais rien, je voulais juste le
nom d’un analyste. Donc j’ étais dans une position qui ressemblait un peu a ce
petit bout de chou qui demande rien du tout. Et du coup, je I’ai vu déployer son
systéme pour me mettre dans cette position-la, mais il I'avait fait aussi avec
Alain Didier-Weill, pas qu’avec moi. Donc il y avait des moments ou il mettait
des choses en scene par le biais du discours, pas du corps, parce que tu m’as
parlé du corps. Moi ce que je trouve intéressant dans I’histoire du peau a peau,
cette voix qui prend tellement, le monsieur est la, son corps n’y est pas. Je
trouve que c’est une tres belle chose, c’est pas lui qui est du c6té de la
jouissance.

V.N. : Cette voix dont on ne saurait méme plus d’ou elle sort, puisque le corps
d’une certaine fagon, il est completement du réel, je trouve que ¢a évoque, ¢a
la montre pas, ¢a peut pas se montrer, mais ¢ca évoque la dimension du réel.

MC. L. : Peut-étre que quand nous interprétons a coté de ce bébé, que je fais
tout ce théatre, quand je trouve en moi les mots qui vont faire, je vais les
chercher un peu comme lui, je perce le fruit aussi, c’est vrai que ce n’est pas du
coté d’une jouissance qui me serait personnelle. Je me préte a ca mais je ne le
fais pas en faux, il n’y a pas de faux-semblant.

JP. B. : Dans le Bunraku il y a une espece de dissociation de la jouissance du
coté du public, une dissociation entre d’un c6té les marionnettes, comme dans
le N6 d’ailleurs, a Osaka il y a un théatre qui fait beaucoup ¢a, c’est le seul qui
fait encore ¢a aujourd’hui, il y a un théatre national de Bunraku a Osaka. Il y a
d’une part le masque, non les marionnettes - dans le N6 c’est le masque, dans
le N6 c’est un peu pareil, il y a a droite sur I'estrade la voix et le shamisen —il y
a d’autre part la voix que tu as montrée tres bien du monsieur qui est assis
derriére, et devant il y a les instruments, le shamisen. Il y a une espéce de
dissociation des trois. Mais la jouissance dans ce théatre dissocié, c’est celle du
public

MC. L. : C'est la méme chose qu’il dit du théatre grec. Il dit que celui qui porte
le masque ... mais il dit quand méme que le choeur s’en donne a cceur joie, il
joue d’ailleurs des mots choeur et coeur joie, mais c’est pour le grand bonheur



du public. Et c’est pour ¢a que je fais tres tres attention quand je montre nos
films, que ¢a ne soit pas dans ce registre-la que ¢a tombe.

Bernard Vandermersch : Je te remercie beaucoup Marie-Christine, tu souléves
des problemes fondamentaux, il s’agit de I’entrée d’un enfant dans le langage,
et méme d’un refus ...

MC. L. : Et dans le rapport a I'Autre.

B.V. : Oui mais I’Autre, en l'occurrence c’est le langage, c’est vrai, mais il me
semble que c’est lié a une intolérance au signifiant, parce qu’il y a quelque
chose qui fait une retraite, il se détourne.

MC. L. : ll est intolérant a toute marque d’exces de négatif dont I'autre qui
profere le signifiant serait porteur. Moi je ne suis pas du tout pour qu’aucun
affect ... d’abord on a une équipe formidable, on les voit tout petits, je sais que
¢a va marcher. Mais la mere s’inquiete énormément, j’ai sauté ce morceau
pour ne pas vous déranger trop longtemps. Ce qui est évident c’est qu’il y a un
exces d’empathie émotionnelle, ces bébés ne supportent pas qu’on s’inquiete.
Les gens s’inquietent toujours pour un bébé. Des qu’il y a de I'inquiétude ils se
ferment, parce que la voix porteuse d’inquiétude n’est pas supportable.

B.V. : Oui, pour eux, c’est-a-dire que le signifiant qui éveille le sujet, il ne peut
pas étre un simple trait différentiel, il faut qu’il soit collé au semblant. Le
signifiant c’est du semblant, mais c’est un trait purement différentiel dans
I’espece humaine, et avec un semblant qui, lui, est réel, c’est-a-dire, c’est pas
n‘importe quoi, y’a de I'identique a soi la-dedans, c’est pas n’'importe quelle
voix, c’est pas n’'importe quel rythme, il y a la quelque chose qui est presque
passage du signe au signifiant. On a I'impression que ces choses-la, elles nous
donnent la gravité de I'"humanisation, parce qu’on voit que ¢a peut échouer, et
c’est ¢a que je voulais dire.

Alors ces pays de grande culture comme le Japon, le monde grec et la tragédie,
semblent avoir mis en scene cette différence qu’il y a dans le langage, ce qui
est de I'ordre de la compréhension, ces moments scientifiques par exemple, un
discours tres défendu, détaché de ce réel de jouissance qui est nécessaire et
qui est accroché au signifiant. Quand tu dis le semblant c’est du signifiant, mais
c’est quelgque chose qui est collé au trait différentiel, c’est quelque chose en
plus qui est nécessaire pour que I’enfant accepte de rentrer dans ... Mais méme
chez les enfants normaux, méme chez les bébés normaux.



JP. B. : C'est quelque chose qui est donné dans la musicalité du mamanais. Au
début tu proposes une jouissance dans la maniere tres particuliere de parler
aux bébés. Je crois qu’on I’entend dans toutes les civilisations.

MC. L. : Non, elle n’est pas particuliere, on parle aux bébés en utilisant la
prosodie du « motherese » dans toutes les civilisations.

JP. B. : Mais est-ce qu’il n’y a pas quelque chose, la, une espece de jouissance
qu’on propose aux bébés ?

MC. L.: Ce que je trouve intéressant, c’est pourquoi ce théatre ? C’était ca que
je voulais interroger parce que, quand méme ...

B.V. : Oui mais toi, tu fais un théatre parce que tu es psychanalyste et tu n’as
pas a en jouir de tout ¢a, mais une mere normale, elle en jouit avec son bébé
de tout ca.

MC L. : Espérons-le.

B.V. : C'est absolument essentiel pour nouer un réel, parce que sinon, le
signifiant il vous envoie balader un peu partout, on sait plus quoi, c’est
terriblement angoissant. Dans I'espece humaine pourquoi on parle ? Les
enfants, de signifiant en signifiant, ils sont en I’air, mais que me veut-elle ? Mais
gue me veut-elle ? Que veut-elle que je sois ? comme dit le péere Lacan. Alors
s’il n’y a pas cette jouissance, cette promesse du signifiant au-dela du
semblant, je pense que I’enfant se replie. Moi je trouve ¢a formidable.

Martine Lerude : Je trouve ¢a aussi formidable. Je voudrais quand méme
souligner que ce que tu appelles semblant, c’est guand méme ce moment ou,
par ce théatre, il y a une adresse et, comme tu dis, 'adresse elle est vraie. Etil y
a la aussi une promesse a quelqu’un d’autre, c’est-a-dire a la mere.

MC. L. : Mais pour que ¢a soit comme ¢a, il faut que I'analyste parle a la place
du semblant.

M.L. : Cette dimension d’adresse et de promesse, c’est aussi celle qui est
propre au signifiant lui-méme. Un signifiant ne vaut que dans la mesure ou il
est adressé, ou il est adressé et ou il en entraine d’autres signifiants. Les objets
ne sont pas la, on ne parle pas avec des objets, on parle avec des mots. Lacan il



est tres formel, il dit que le semblant c’est le signifiant. Est-ce que c’est |a
différence alors ?

B.V.: Ca semble démontrer que dans le signifiant, ce n’est pas la pure
différence, on pourrait partir vers une pure logique 13, or, c’est pas de la pure
logique. Il y a quelque chose d’indécrottable pour gu’il puisse représenter un
sujet pour un autre signifiant. Il faut qu’il y ait une adresse mais il faut qu’il y ait
aussi quelque chose qui fasse impression. Et je me demande si ce mamanais-la,
c’est pas quelque chose d’un reste d’instinctif dans I’espéce humaine puisque
c’est le méme partout, semble-t-il.

MC. L. : Oui c’est une forme nécessaire, pas le mamanais, la prosodie du
mamanais. Tu as dans la prosodie « Sidération et lumiere », exactement ce que
Lacan nous a sorti sur le graphe, on arrive a grand S de grand A barré, quand il
travaille ¢a, a partir du mot d’esprit et ses rapports avec I'inconscient, dans le
séminaire V, il parle du famillionnaire et du fait que, Heine s’en fout, mais ceux
qui ont étudié ¢a apres : « famillionnaire ¢a n’existe pas, mais c’est génial !» et
la il y a sidération et lumiere. Quand il y a sidération et lumieére c¢a fait la
prosodie du mamanais, il y a le semblant et la jouissance.

JL. C. : Marie-Christine, A propos de la sidération et de ... lumiére et, je sais plus
ton autre terme, qui va peut-étre aussi avec la remarque que faisait Bernard a
propos du semblant qui est le signifiant, mais un signifiant avec un trait
particulier. Dans Un discours qui ne serait pas du semblant, tu as rappelé que
Lacan parle des météores, mais il parle aussi du tonnerre, le tonnerre qui en
tant que tel est le semblant. Est-ce que dans la prosodie, avec les pics, avec la
lumiere, I'extinction de la lumiére, est-ce qu’il n’y a pas quelque chose, comme
tout a I’heure Jean-Paul le soulignait, pas seulement dans la tonalité, mais dans
la hauteur de la tonalité, le tonnerre en tant que tel, est du semblant ?

MC. L. : Il parle du pere du Petit Hans, il dit qu’il n’arrivait pas a gueuler comme
un tonnerre, donc ¢a rentre dans I’énonciation et pas dans I'’énoncé, et je
pense que le semblant a a voir avec. Lacan a un truc trés large avec la lalangue,
gui n’a jamais été travaillé dans le détail. Mais dans le séminaire XVIII, il dit :

« La mere enseigne la jouissance a son petit parce qu’elle plonge ses racines
dans la jouissance ». On a des trucs qui ne se réduisent pas au signifiant. Il y a
des choses qui ont a voir avec la jouissance et avec ...

C.L. : Je trouve ca trés passionnant. Pour moi, le semblant, on pourrait le dire
non pas signifiant, c’est une certaine position du signifiant, c’est-a-dire ni dans



le mensonge, ni dans la vérité, quelque chose qui est la, posé, de différentes
manieres pulsionnelles d’ailleurs, mais ni vrai, ni faux. Voila ce que je dirais.

Jean-Claude Fauvin : Je pense que la question, avec cette prosodie, c’est bien la
guestion de la promesse, justement. J’avais fait un article qui s’appelait La
promesse, parce que ce qui m’avait le plus frappé quand j’ai rencontré Marie-
Christine et ses pratiques avec les bébés, dont je rappelle que c’est des bébés
gui sont en pente vers I'autisme, donc qui ont un refus particulier de la
relation. Moi j’ai pratiqué pendant une dizaine d’années avec des bébés - ceux
gui ne sont pas autistes il n’y a pas besoin de cette prosodie-la - mais par
contre pour ceux-1a, la prosodie qu’utilise Marie-Christine, elle marche
vraiment d’'une maniére extraordinaire. Par contre la question apres, c’est bien
sOr, gu’est-ce que c’est cette promesse ? Il y a un ravissement, que tu as
évoqué, mais apres, j'entendais Martine Lerude qui évoquait les signifiants qui
viennent apres, mais c’est une des modalités. Dans la promesse, il y a des tas
de choses qui ne se voient pas, par exemple, ce qu’on a vu du théatre des
marionnettes, on n’a pas parlé des personnes qui sont derriere les
marionnettes. Moi ¢ca m’évoquait, quand j’avais ma fille qui était jeune et qu’on
allait a des spectacles de marionnettes avec des gens qui étaient derriere, il y
avait des tas d’enfants qui ne voyaient pas les gens qui étaient derriere
physiquement, je parle pas de quand ils sont derriere et qu’on ne voit rien de
leur intervention, il y a des spectacles avec des vrais adultes qui sont derriere
les marionnettes, et les enfants ne les voient pas. A la fin du spectacle, vous
leur demandez s’ils ont vu les personnes derriere. Mais quelque chose a
marché, qui fait que justement ils étaient pris dans le récit, dans I’histoire, ou
ils étaient totalement occupés a voir le loup, la grand-mere, et ainsi de suite ;
toute la machinerie que ¢a supposait, ils n’y étaient pas du tout sensibles parce
gu’en fait, il y avait quelque chose qui les fascinait et qui retenait leur
attention. La promesse, elle doit étre en méme temps au niveau qui est
accessible, sachant qu’un bébé qui nait, des le départ, si vous lui adressez des
paroles quand il est en difficulté, il entend le signifiant, et méme si vous
essayez de faire une prosodie particuliere. Les doltoiens par exemple, ils
étaient plutot a reculons sur cette dimension-la dont je faisais partie a
I’époque. Malgré tout, j'ai pu constater qu’il se passait quelque chose
d’important dans la voix, on montait au maximum la voix, il y a quelque chose
qui marche quand c’est une différenciation signifiante qui les concerne, mais
c’est pris dans un halo qui est justement le contraire de ce qu’on fait
généralement dans un travail analytique, c’est-a-dire gu’il est question de tout
I'inverse de la castration. Il faut d’abord gu’il y ait une promesse, il faut qu’il y

10



ait une promesse de plénitude pour que, de ¢a, puisse apparaitre la structure
réelle gu’il y a derriere.

JP. B. : Sur le Bunraku, moi je pense que les gens qui étaient derriere étaient
tous masqués, ils portaient des vétements noirs, des cagoules noires, y’en avait
gu’un seul qui n’était pas masqué, je les ai vus masqués, sauf un seul qui était
le maitre du jeu.

MC. L. : Dans la majorité des trucs que j’ai trouvé sur YouTube ils sont masqués.
Mais la c’était trés pédagogique, j’ai choisi cet extrait-la parce qu’il était court
et pédagogique.

JP. B. : Je crois que tous les bébés ont besoin, Marie-Christine I'a rappelé
souvent, tous les bébés ont besoin du mamanais, de ce type de prosodie.

MC. L. : On le fait tous spontanément, mais quand on parle on ne le fait pas.
JP. B. : lls le jouent aussi.

JCF.: C'est ce que je vous ai dit, j’ai fini par me rendre compte que malgré
I'interdit de ce qui était posé (inaudible.) je rappelle que la langue pour Lacan
c’est constitué de semes, et ces semes, la figure qu’il prend c’est que ce sont
les branches d’un arbre dont le tronc est la jouissance phallique.

JP B. : Ce que ¢a dit, c’est quand méme de la jouissance pour I'enfant, dans la
mesure ou le mamanais est articulé dans le détail. Le seul fait que c’est articulé
dans le détail, qui dépend de la langue donnée, suffit pour produire un réel
offert a la jouissance, avant méme qu’il y ait des signifiants.

V.N. :ll y a une chose, a la suite de ce qu’a dit Fauvin, c’est que, Lacan ne dit
pas seulement que c’est le signifiant, il y a un moment ou il dit : cette notion de
semblant ne vaut que dans un discours. Evidemment on ne va pas dire qu’on
soit Ia dans un discours, mais je trouve que c’est intéressant parce que ¢a pose
la question de se demander la position de ta place puisque la place du
semblant, c’est celle d’ou s’émet le signifiant. Dans le discours du maitre ¢a
sera évidemment la place du S1, mais déja, dans ta parole, il y a quelque chose
qui vient, d’ou ¢a vient ? Est-ce que ¢a vient d’'une place qui n’est pas une place
maitresse, mais quand méme, je sais pas comment on peut aborder ¢a, mais
c’est de cette place-la que s’émet le semblant, d’ailleurs c’est a cette place-la
gue sera I'objet petit a en tant que semblant. Donc ¢a, je trouve que c’est

11



intéressant parce que ¢a pose la question de ta place en tant que ce que tu
émets, tu émets une voix, mais Bernard le disait bien, tu émets un signifiant,
guelque chose qui est un trait signifiant aussi.

MC L. : Tu vois que ce que je dis, c’est pas du n'importe quoi.
V.N. : C'est d’autant plus du signifiant que c’est incompréhensible.

MCL. : Il y a guand méme des moments précis du travail, apres les choses se
mettent en route avec les parents et on est beaucoup plus en retrait. Comme je
pense que Lacan, ce n’est pas tout le temps qu’il faisait des trucs comme ¢a,
c’était de temps en temps. Et moi ce qui me parait intéressant, c’est sa valeur
d’interprétation. Le jour ou il m’a sorti son cirque de la pauvre grand-mere
abandonnée, « quand est-ce que je revenais », ¢a a eu un sacré effet sur moi,
méme si je n’étais pas sans le savoir que c’était dans le semblant, j’étais pas
sans le savoir, mais ¢ca marche.

V.N. : C’était interprétatif parce qu’il y a un au-dela, quelque chose qui n’est
pas saisissable.

C.L. : J’ai beaucoup apprécié la position du semblant dans le poeme, le poeme
de troubadour que tu as cité, c’est de la poésie que surgit le semblant.

MC L. : Il faut savoir que c’est tout le temps le terme qu’il utilise, j'ai été, si vous
me permettez, esbaudie !

B.V. : Ca pose aussi la question de I’évolution de la position de I'objet petit a
parce que, dans cette voix, cette promesse de jouissance, on a I'impression
gu’il est difficile a ce stade de bien séparer semblant, et agalma, I'objet petit a
a ce moment-la comme agalma, et que c’est dans un décrochage, plus tardif,
que ¢a va devoir devenir cause du sujet. Il est difficile de parler d’objet petit a a
ce stade, il me semble que c’est plutdt ce fragment de jouissance accroché au
langage, et qui plus tard, devra étre un peu cédé pour venir en position, avec
une tout autre temporalité.

MC L. : Peut-étre que le bébé est mis en place d’agalma au départ, parce qu’il y
a tout un discours pour créer I’agalma, toute cette prosodie, ce théatre, et puis
ca colle, parce qu’elle regarde, elle sourit. Ce qui est tres étonnant, c’est que ¢a
marche.

12



B.V. : Précisons alors, tu veux dire que, c’est le bébé qui est 'agalma dans cette
affaire et non pas la voix merveilleuse de la meére.

MC L. : La meére, je n’ai pas pu entendre sa voix, elle n’était pas écoutée, et puis
elle était completement effondrée.

B.V. : IL me semble gu’il faut que le bébé trouve quelque chose de désirable
dans la parole maternelle.

MC L. : Il faudrait déja que ¢a passe par I'analyste, que la mére puisse rejouer.
Le probleme c’était ce théatre, vous voyez.

Lene Scharling : Pour le théatre j'avais travaillé un article avec Charles Melman
il y a pas mal d’années maintenant, c’est sur le site. Le lieu du théatre, c’est un
lieu de la promesse sans suite, et en cela on pourrait dire, le théatre, c’est un
semblant, mais un semblant vrai, c’est des vrais comédiens, des vraies voix, des
vraies personnes. On a cette promesse de quelque chose, tout ce qui est le
théatre grec, tout ce qui est joué pour le bien-étre du peuple, pour qu’il puisse
voir comment s’orienter par rapport au drame. C’est ce tiers, qui est sur scene,
qui est adressé a partir de la scéne au public, que le public va saisir. A I'époque
du troubadour qui est au cceur de ce que vous dites ce soir, le troubadour
raconte, ou interpréte, justement. Donc je trouve que c’est extraordinaire tout
ce lieu de théatralisation. C’'est vrai et on le limite, c’est pas plus vrai par
rapport aux métaphores etc. de le métaphoriser, je pourrais le dire plus
subtilement mais c’est ... Merci.

JCF. : Je voulais aussi faire remarquer que quand on parle, on dit : la mere, le
bébé, bien différenciés ; mais justement, I'expérience qui est vécue par le bébé,
elle est plus complexe que ¢a. A un certain age va arriver le transitivisme ou ce
gue l'autre ressent, celui qui est semblable a lui, il le ressent tout de suite, et
avant ¢a, dans le rapport avec le Nebenmensch, il y a une intimité des
sensations que |I'on peut repérer dans des études qui ont été faites, il y a déja
une cinquantaine d’années, sur comment un bébé apprend a parler. On s’est
rendu compte que la structure de la parole de la mere, le bébé avait des
mouvements, lorsqu’on analyse au vingt-quatre dixieme de seconde pres et
qu’on regarde la structure de la chose, on se rendait compte qu’il y avait une
méme structure de mouvements dans le corps du bébé que la structure de la
parole de la mere. On est bien obligés de raisonner en termes de bébé et de
mere, mais il faut bien voir que de ce qui se passe pour le bébé, la structure est
loin d’étre simplement déterminée.

13



Mme X : Je voudrais prendre deux minutes pour remercier Marie-Christine,
nous avons travaillé ensemble. Pour reprendre ce que vous disiez, Jean-Luc
Cacciali, c’est-a-dire comment rendre compte des situations extrémes, mais
aussi, au-dela des bébés, est-ce qu’on pourrait trouver un certain éclairage
pour notre pratique ? C’était un peu notre objectif premier dans notre cartel,
qui va se poursuivre d’ailleurs, (passage inaudible) c’est ce que j’ai trouvé du
théatre japonais et de l'interprétation de la voix qui sonne aussi. Voila. Et puis
je voulais rappeler quelque chose que Marie-Christine Laznik ... on avait discuté
de ¢a, cet étonnement qu’elle a avec les bébés, c’est aussi une premiere fois,
c’est aussi a se mettre dans la position d’étre surpris, « esbaudi » comme vous
disiez, ce truc incroyable, (on le retrouve) comme ¢a dans la cure avec des
patients. La premiere fois que quelque chose sera dit, comment faire sonner
cela ? C’est la question que nous avons encore. Mais je voulais surtout vous
remercier encore.

Paula Cacciali : Marie-Christine, je te remercie de ton intervention qui me
passionne toujours autant puisque nous travaillons ensemble. Je voulais
reprendre, je crois que c’est Christiane qui le disait : « Le signifiant ne vaut qu’a
étre adressé ». Il y a cette premiere fois ou tu lui parles, ou tu lui dis « mais que
tu es belle, je ne savais pas ... », je trouve que ¢a résonne comme le tonnerre,
c’est enfin un semblant.

MC L. : C'est vrai que c’est pas le plus beau bébé du monde, mais sur le
moment, pour moi, oui, ¢a l'est.

P.C. : Elle 'entend, cette petite fille.

MC L. : Il faut que ¢a ne soit pas faux, ca c’est sir. Faux-semblant ¢ca ne marche
pas !

P.C. : Voila et ca la réveille tout-a-fait, et le reste ¢a va étre une chaine.

JP B. : Merci Paula, on va peut-étre s’arréter parce qu’il est trés tard. A 'année
prochaine, au prochain Grand Séminaire.

Discussion trancrite par Dominique Dallemagne, relue par Nathalie Delafond.

14



